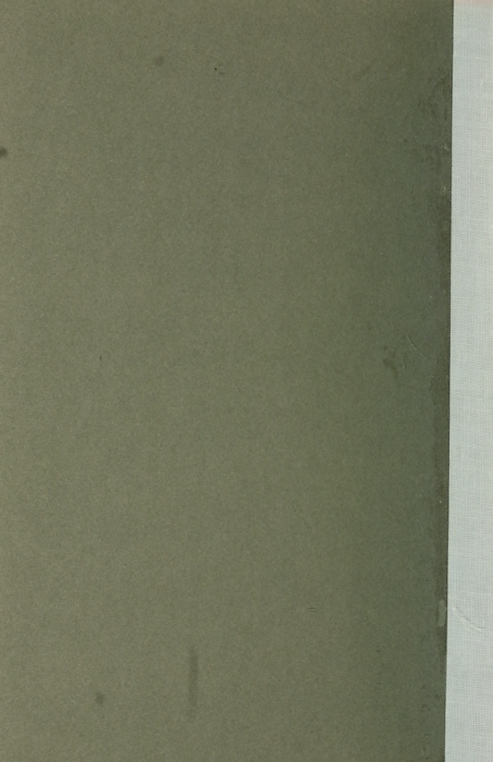


Sadananda, Vyasa Advaitasiddhisiddhantasarah

B 132 A3 M4828 1903 fasc.1



THE

# IOWKHAMBA SANSKTIT SERIES

A

LECTION OF RARE & EXTRAORDINARY SANSKRIT WORKS.

# अद्वैतसिद्धिसिद्धान्तसारः।

पण्डितप्रवरश्रीसदानन्दव्यासप्रणीतस्तत्कृत-

व्याख्यासमलङ्कृतश्च ।

DVAITA SIDDHI SIDDHANTA SARA.

An abstract of Advaita Sidhi,

BY

PANDIT SRÎ SADÂNANDA VYÂSA,

WITH A COMMENTARY BY THE SAME AUTHOR.

Edited and annotated by

PANDIT LAKSHMANA SASTRÎ DRAVIDA,
ofessor of Vedanta Central Hindu College, Benares.

FASCICULAS I.

#### BLISHED AND SOLD BY THE SECRETARY

CHOWKHAMBA SANSKRIT BOOK-DEPOT:

#### BENARES.

Printed By Hari Das Gupta Proprietor
AT THE VIDYA VILASA PRESS.

BENARES.

1903.



B 132 A3M 4828 1903 fax.1

श्री

आनन्दवनिवद्यातिसुमनोभिः सुसंस्कृता । सुत्रणोऽङ्कितभव्याभशतपत्तृपरिष्कृता ॥ १ ॥ चौखभ्वा-संस्कृतग्रन्थमाला मञ्जलदर्शना । रिसकालिकुलं कुर्याद्मन्दामोदमोहितम् ॥ २ ॥ स्तबकः—६४

# अद्वेतसिद्धिसिद्धान्त सारः।

### श्रीगगोशाय नमः।

स्वस्ति श्रीकृष्णतत्त्वं श्रुतिविदितमनाद्यद्वितीयं विशुद्धं मिथ्यादृश्यातिरिक्तं परसुखमकलं प्रत्यगारमैक्यरूपं । श्रुत्वा मत्वाऽनुचिन्त्याऽनुभवदृढतया स्वप्नकाशं निधाय स्वान्ते कर्त्तुं प्रवृत्तो हरिभजनमयं सारमद्दैत सिद्धेः ॥१॥

ॐयस्याङ्ब्रिद्धनद्वमन्तर्हेदि विमलगुणाः शान्तिदान्त्यादिहेतुं

ध्यात्वा धीराः प्रविष्टाः श्रुतिशिखरगिरोत्थात्मतत्वावबोधात् ॥ नित्यानन्दप्रकाशाद्वयपरमपदं बाध्यमेवापबाध्याऽ ज्ञानं सर्व सकार्य तमविरतमहं श्रीमुक्तन्दं प्रपद्य ॥ १॥ अद्वैतसिद्धिसिद्धान्तान्वुभ्रत्सोवींधसिद्धये। स्वयं प्रदर्शितान्पद्येः क्रमात्तान्विवृणोस्यहं ॥ २॥ वासुदेवाश्रमः स्वामी ब्रह्मतत्त्वपरायणः । तस्त्रेमप्रेरितोहं तत्सारं कर्त्तुं समुद्यतः॥३॥ तत्रादौ निष्पत्यृहम्नथसमाप्त्यादिसिद्धये मङ्गलाचरणव्याजे-नाद्वैतसिद्धिपरिच्छेदचतुष्टये विस्तरेण निरूपितमर्थ त्वक्रिसीकर्यार्थमतिसङ्घहेण प्रदिद्शीय बुवेदान्तैकवेदां इयात्यन्ताभावोपलिञ्चतस्व ६पं सि बदानन्द् घनं प्रत्यगिभन्न मख-ण्डार्थे भगवन्तं स्वेष्टदैवतं श्रीकृष्णमनुसन्धत्ते—" स्विस्ति श्री-कृष्णतत्वमिति। " परममङ्गलमूर्ति श्रीकृष्णतत्त्वं स्वान्ते नि-धाय हरिभजनमयमद्वैतिसिद्धेः सारं कर्त्तुं प्रवृत्तोस्मीलन्वयः। कि भूतं तत्-श्रुतिविदितं वेदान्तैकमानसिद्धं, मिथ्याद्द्यातिरिक्तं-अ-निर्वाच्याविद्याकार्ये दृश्यं सप्रकारकवृत्तिगोचरत्वेन दृशनकर्माई

अद्वैतसिद्धिसिद्धान्तान्साधितानेव युक्तिभिः। बुभुत्सोः सुखबोधाय दर्शयामि यथाक्रमं॥ २॥ ब्रह्मात्मैक्यं प्रमेयं यद्वेदान्तानामशेषतः। दु(१) ज्ञेंयं तद्विना दृश्यमार्जनं तत्त्वबोधतः॥ ३॥

ततो व्यतिरिक्तं तदत्यन्ताभावोपलक्षितस्वरुपं अतपवाद्वितीयं वि-जातीयादिभेदत्रयविनिर्भुक्तं । अनादिंसिद्धमित्यनेन सपरिकरद्वैत-मिध्यात्वनिक्रपणं प्रथमपरिच्छेदाथौंदर्शितः ॥ विशुद्धं-तत्पदल-ध्यम् । अकलं-घोडशकलात्मकलिङ्गशरीरविनिर्मुक्तं त्वंपदलक्ष्यं प्रत्यगात्मनोस्तत्वंपदार्थयोरेक्यरूपमखर्डं ब्रह्मतत्वं स्वप्रकाशं-स्व-यंज्योतीक्रपं, अनेन तत्त्वम्पदार्थतत्वतदैक्यवाक्यार्थतत्वनिक्रपग्रां द्वितीयपरिच्छेदार्थोदर्शितः । श्रुत्वा सर्वेषांवेदान्तानामद्वितीये ब्र-द्याणि तारपर्यमवधार्य मरवा शुतार्थे श्रुत्यनुकुलतर्करसम्भावना-दिवोषनिरासेन विनिश्चित्यानुचिन्त्य तमेवार्थे विजातीयप्रत्ययति-रस्कारपूर्वकसजातीयप्रत्ययप्रवाहीकरणेन ध्यात्वा ऽतुभवहढतया ततुत्थस्वातुभवदाळ्यंन साक्षात्कृतं स्वान्ते निधायोति सम्बन्धः, अ-नेन अवणादिनिकपणं वृतीयपरिच्छेदार्थोंदर्शितः । परसुखमक-लिमिति पदद्वयेन मुक्तिनिरूपणं चतुर्थपरिच्छेदार्थौ दर्शित इति विवेकः ॥ १ ॥ एवं मङ्गलमिषेगा ग्रन्थप्रमेयं प्रद्र्य स्विचिकीर्षि-तमुपक्रमते—" अद्वैतिति "॥ २ ॥ मोक्षहेत्वाक्यार्थज्ञानमद्वैत-गोचरं इश्यमार्जनं विना न बुद्धारूढं भवेत तद्थे तदावश्यकता-माइ—" ब्रह्मात्मैक्यमिति " ॥ ३ ॥ तत्रा(र)द्वैतसिक्द्वेतिम-

<sup>(</sup> १ ) दुर्ज्ञानिमिति वक्तवेर दुर्गतं ज्ञेयं दुर्ज्ञेयमिति कथिषधीज्यम् ।

<sup>(</sup>२) दैताभावीपष्यितं यदमद्याखरूपं तत्माविषयकोऽतपव निर्विकत्यकोशीनषयसस्य वर्षः । दैतिमध्यालसिष्ठपूर्वकलादिति । द्वैतिमध्यालनिषयपूर्वकलादित्यर्थः ।
श्वयमात्रः एकमेवादितीयनित्यादिश्वतिर्दं न चैतन्यमावप्रतिपत्तिमाचितात्यर्थं तस्य स्वप्रकाशतया नित्यसिञ्चलात् तस्य दैतभनरूपानर्थनिहष्यस्वतुलाव किन्तु दैताभाविष्यिप्रकाशप्रतिपत्तिपूर्वकचैतन्यमावप्रतिपत्ती ताद्यश्वतितः प्रायसिञ्चलात् भनर्थनिहिष्तिस्वतुलाश्च पवश्च ताद्यश्वतेः सकाश्चत् प्रथमतीवश्वापि दैताभावप्रकारकोनोधीनायते त-

अद्वैतं श्रुतितात्पर्यं ब्रह्मतत्वं निरंजनं । विनिश्चित्य विदां तत्र युक्तं युक्तिप्रदर्शनं ॥ ४ ॥ द्वैतमिथ्यात्वसिद्धेर्हि ब्रह्मात्मेक्यं प्रसिद्ध्यति । ततोद्वैतस्य मिथ्यात्वमुपपाद्यं तदादितः ॥ ५ ॥ तत्साधननिरासाभ्यां स्वपक्षपरक्षयोः । स्वपक्षसाधनं तस्मात्कर्तव्यं युक्तिभिर्देढं ॥ ६ ॥

श्यात्वसिद्धिपूर्वकत्वाद्द्वैतिमिध्यात्वमेव प्रथममुपपादनीयं, उपपा-दनं च स्वपक्षसाधनपरपक्षांनराकरणाश्यां भवतीति तत्रापि मु-मुक्षोरपेक्षितं स्वसिद्धान्तपरिज्ञानमेवाश्यार्हितत्वात् तित्सद्धये प्र-थमं स्वसिद्धान्तमवलस्वते—'' द्वैतेति '' त्रिभिः ॥४॥५॥६॥

तसादृशाभावीपलजितत्र प्रकप्धिमातवीध. उपलच्यधिमंबुडी चीपलचणीमृतधर्भवि-यिष्ट्यु हें तुलात् तथा च ताहण्यविश्वष्ट्यु रभावन्द्विल न प्रतियोगित्रिश्र हानाता-कप्रसित्तपूर्व कलात् देताभावविश्विष्ठवद्मवीधाल्यवे विद्यमानाः वृद्धीपस्थितिरेव देति। श्रिष्टविषयिणी वाचा तथा चासति वाधके विधेये उद्देश्यतावक्ते दक्तकालाविक्त्रत्वभानस्य व्य त्यतिसिञ्जतयोत्तरकालीनद्वैताभावनीधे धर्मितावच्छे दक्तय। हैतभानसम्भवात् ता-ह्याव हो स्त्यावित्तिवेदातया होते खावक देसका साविक प्रखाययह तिमा स्वाभाव कलाव गाहितया है तिमध्यालिनश्यकपतया तदुत्तराहै तिसि है स्तिमध्यालिनश्यपूर्व कलिनवी-इ:। पत्र च कदेवसी स्ये दमग्रशासी देवसेवाहितीय मितिवाका स्यां तुल्यतया भाममानदिव-तीयाभावेदंपदार्थद्वेततादात्ग्यीभयाविक्तिसदुद्देश्यकायकाल्मलविषयककोधाङ्गीकारे त-स्य द्वीत मध्यालविषयकलं न से स्थात दवीतस्य द्वीताभावी देखातानव च्छी दकलात कि-नु पूर्व वाक्येन द्वै तविश्रिष्टबद्विश्रीष्यकीऽयकालम लविधेयकजनस्वाक्येन च द्वै तिवि-शिष्टसद्विशिष्यकोद्वितीयाभावविधयकीबीधी जायते न च वाकाभेदापितिरिष्टलान । नम् दैतस्य दवैताभावीहेश्यतावच्छेदकलेषि विधेये उद्देश्यतावच्छेदककालाविच्छ त्रलभा नस्यासाव विकतया प्रकृतन कास्य ताहणकालाव किन्नलकी वि तालयें मानाभावात् एतद्वा-काजन्यवीध्य नियातविषयकलं न चिडातीति चेत्र चद्वितीयवाकास्य ताद्यवीधे ताल्यानिभ्य पगमे कालान्तराव च्छे दैन ट्वैताभावव खिवषयक धियस्तरित विद्वान्नामक्ष्याद्विसुन्तः ज्ञाला देवं सुचित सर्वपाभेरिखादि श्रुतिभि श्रीननाय्यलानु-मापकद्श्यतादिकपमानान्तरसिडलीन च तज्जनमे वैयथापित्तेकत्रवाकाजनितनीधस्य मियालनिययकपतयाऽद्व ति सिद्ध द्वे तिमियालि विद्यपूर्व कलिमित ।

## जगन्मिथ्याऽस्ति दृश्यत्वाजङ्त्वाद्विभुत्वतः ।

तत्रादौ जगन्मिध्यात्वे प्राचां प्रयोगान्दर्शयति—"जगदिति।" व्र(१)ह्मणः सद्भूपत्वेन तद्भावानिधकरणत्वात् निर्धर्मकत्वेनैवाभा-वक्षपधर्मानिधकरणत्वाच न तत्रातिन्याप्तिरित्युकः— " सत्वास-

(१) यदापि सलादिधमीणां तदुपहित एव ब्रह्माण सन्बन्धीन तु ग्रह्व धर्मधर्मिणी-सादातस्यखीकारेण तत्त्वज्ञानेन धर्भाणां नाग्रे धर्मणोऽपि नागावत्ते:। यथ धर्मसमान-सत्ताक्षभंनाभे सल्वेव धर्मिणीनाभाषारीपितस्य वास्तवधर्मताभावेन तद्वाभेऽपि न ध-र्मिनामलहिं गुड्ड सलेऽपि कैंवल्ये तत धर्माप्रतायात् गुड्डे धर्मी न खीकियते तदुक्तम् रागेकासखद:खादि वडी सत्रां प्रवर्तते । सृषुधी नास्ति तन्नारे तस्त्राद्वदु स नासन: इति तस्यादाया गुइस्य स्वप्रकामलीन न वित्तिज्ञानविषयलादिकं किन्त तदुपहितएव व-भ्राणीति वाचस्पतिसमातं तथीक्षयुक्ते: सलादिधर्मसन्बन्धसदुपहित एव अभ्राणीति सला-दिधर्माभावचितिनिया ललचणं ग्रहन्नचार्णितव्याप्तं तथापि नचाराः सद्रपलेन - बाध्य-लाभाववच्चेन भावकपधर्मानाययलं ऽपि वाध्यलादिश्चलकपामावकपधर्माययलाज्ञाति-व्याप्ति: ननु वाधालाभावादिकपोधभौषि न ग्रेड ब्रह्मणि केवलोनिर्गणद्रतादियते: भा-ववदभाविऽपि युत्तेसुल्यलाच न च निर्गुणद्रतात्रत गुणमातीपादानाहुणानात्मकवाधाला-भावरूपधर्मस्वीकारे किं वाधकमिति वाचम् । ब्रह्मणि वाध्यताभावस्यावाधितस्य स्वी-कारिऽदवैत्यातिविरीधापत्तः न च बाधालातानाभावस्य त्रक्षस्यसले तत्पतियोगिवा-भावमेव धर्मः स्वात् प्रतियोग्यभावयोरिकतरस्यावस्यकलात् इति वाचम् । शुतिप्रमित-लेन साचिलादिना च तस्य वाधालासमावात् वृद्धीव हि खावक्हेदकाविद्यादीनां प्रका-श्रद्भपतया भासकं यथा चन्द्रविस्वादि खावक द्वराहुभासकं एवच वृद्धासी यदि काल-त्वयेऽभावएव पारमार्थिक: स्थात् वाध्यतस्य तैवालिकपारमार्थिकनिषेधप्रतियोगितकः पलात तदाऽविद्यादीनां भानं कयं स्थात् किच वृत्तसण्डक्तवाधालावगाहिजानप्रासाखः निश्चयं विना नार्थानश्चयः ताहमप्रामाणां च चिद्रूपवृद्धाणैव भाखं एवख वृद्धाण ए-वीक्तानिषेधप्रतियोगित्वे उक्तप्रामाणायाहकत्वरूपा निषेधसाचितापि नीपपदीत न च प्र-पञ्चनिषेधसाचि वृद्ध तिविषेधसाचीलच एवेति खीतुर्भद्रति वाचाम अन्वीपि खीतिय-माण: विव हावद्वाधात्राहीस्वित्यारमाधिक: श्राये तद्वाधमाचिणाचीन भवितव्य' तसापि वाधाली तद्वाधसाचिणाऽयाची नेतानवस्था अन्यी तदेव वृद्धीत स्वीकुर्म: कि-चेव' स ति प्रपचनिषेषसाच्ये व लाघवादवाध्यः खीकार्यद्रति " साची चेता केवली नि र्गुण '' इत्यादिण्तिप्रसितस्य वाधाता न समावतीत्रातश्चाह निर्धर्भकले नैवेति । सभा-वरुपधनीनिधिकरणलात् सत्वाभावरूपधनीधिकरणलस्याऽप्यसम्भवात् तथा च सलाभावं वृक्षणि खीक्षणातित्याप्तिदानमसङ्गतं तस्यादभावरूपधर्मस्य न भावरूपधर्मतुल्ययुक्तिकलम

सत्वासत्विगरा वक्तुमशक्यं तत्खवर्णवत् ॥ ७ ॥ स्वाधिष्ठाने परे तत्त्वेऽध्यस्तस्य जगतोऽथवा । त्रैकालिकनिषेधस्य प्रतियोगितयाऽस्तु तत् ॥ ८ ॥ वस्तुत्वेऽपि निषेधस्य ब्रह्माभिन्नत्वहेतुना ।

त्विगिरेति''। ते(१)नेदं प्रथमं जगतोमिध्यात्वलक्षणं भवतीति प्र-दर्शितं॥ ७॥ प्रतिप(२)न्नोपाधौनैकालिकनिषेधप्रतियोगित्वं मिध्या-त्विमिति लक्षणान्तरं दर्शयति—''स्वाधिष्ठानोति''। अस्तु तत् मिध्यात्विमत्यर्थः॥ ८॥ ननु त्वैकालिकनिषेधस्य तात्विकत्वेऽद्वैत-हानिः प्रातिभासिकत्वे सिद्धसाधनं व्यावहारिकत्वेऽपि तस्य बा-ध्यत्वेन तात्विकसत्वाविरोधितयाऽर्थान्तरमद्वैतश्चतेरत्वावेदकत्वं च तत्प्रतियोगिनोऽप्रातिभासिकस्य प्रपञ्चस्य पारमार्थिकत्वं च स्या-दित्याशङ्क्य समाधन्ते—''वस्तुत्वेऽपीति।'' प्रपञ्चनिषेधाधि-करणीभृतब्रह्याभिन्नत्वान्निषेधस्य तात्विकत्वेपि नाद्वैतहानिकरन्त्वं।

प्रपश्चे किल्पतस्य व्यावश्चारिकव। ध्यावादेरभावस्याधिष्ठा नवृद्धास्वद्भपः वादन्यया तस्यापि व्यावश्चारिकत्वे उक्तवाध्यत्वप्रतिचीपकत्वाऽसम्भवात् तत्मभवस्यौकारपण्चेऽपि सत्यवृद्धास्वर्षपादितिरिक्तस्य तादृश्यामावस्वरूपस्य कल्पने गौरवादितिरिक्ततादृश्यस्वद्भप्याभावस्वरूपस्य कल्पने गौरवादितिरिक्तस्य ग्रह्जवृक्षसम्बन्धासभवाद्य कीऽपि दीष इति भावः।

<sup>(</sup>१) सच्चातानाभाषामच्चातानाभावीभयवच्चं सखातान्नाभाववच्चं सित असच्चातानाभाववच्चं वा नियात्ववच्चं पर्यवसितम् सच्चच विकालाधायत्वं कचिद्रध्यपाधौ
सच्चन प्रतीतानदंत्वमसच्चमितदुभयाभावः साधा इति नार्योन्तरं व्याघातीवा याक्तिकः ये
प्रसिद्धत् वाद्वाप्रसिद्धविशेषणत् वमतीमिलितस्य विश्रिष्टस्य वाऽप्रसिद्धाः प्रताक्षेपसिद्धां व
साधास्य साधनौयतया शशस्त्रयोः प्रताकं प्रसिद्धाः शशीयशृहःसाधनमपि सादिति
परास्तम्।

<sup>(</sup>२) प्रतिपन्न: खप्रकारतभीविशेषी य उपाधिरिधकरणं तिन्नष्ठी यस्त्रैकालिक-निषेधीऽत्रान्ताभावसत् प्रतियीगित् वसित्रयै: । कपालादिनिष्ठभेदध्यं सादिप्रतियीगि-त्वमादाय सिद्धसामनवारणाय चैकालिकेति ।

नाद्वैतहानिर्नो वास्ति प्रपश्चस्यापि वस्तुता ॥ ९ ॥ अतात्विकोनिषेघोऽपि व्यावहारिक इष्यते । विरोधस्तुल्यसत्वेन विश्वतत्प्रतिषेधयोः ॥ १० ॥ किचित्प्रतीत्यनर्हत्वमत्यन्तासत्वमुच्यते । न तथात्त्वं प्रपश्चस्य स्वाधिष्ठाने प्रतीतितः ॥ ११ ॥ अतो न तुच्छतापत्तिः शुक्तिरूप्यवदस्य तु । अनिर्वाच्यस्य मिथ्यात्वं सिध्धमारोपितत्वतः ॥ १२ ॥ मिथ्यात्वाभावसत्वस्य ब्रह्मरूपत्विमध्यते ।

नत् तात्विकाभावप्रतियोगिनः प्रपञ्चत्य तात्विकत्वापत्तिः स्यादि-त्यत आह—" नो वेति । " तात्त्विकाभावप्रतियोगिनि शक्तिरज-तादी किंदपते व्यभिचारादिति भावः ॥ ९॥ अतात्त्विकत्वेषि न प्रातिभासिकः किन्तु ज्यावहारिक इत्याह—"अताात्विक इति" नन तर्हि निषेधस्य बाध्यत्वेन तात्विकसत्त्वाविरोधित्वाद्धीन्तरं ने-त्याह—" विरोध इति । " निषेधस्य बाध्यत्वं पारमार्थिकसत्वा-विरोधित्वे न तन्त्रं किन्तु निषेध्यापेक्षया न्यूनसत्ताकत्त्वं प्रकृते तु-ल्यसत्ताकत्वात्कथं न विरोधित्वमित्यर्थः ॥ १० ॥ नन्वेवमत्यन्तास-न्वापातः प्रतिपन्नोपाधौ त्रैकालिकनिषेधप्रतियोगिन्वं हि अन्यत्रा-सत्वेन संप्रतिपन्नस्य घटादेः सर्वत्र त्रैकालिकनिषधप्रतियोगित्व-पर्यन्तं अन्यथा तेपामन्यत्र सत्त्वापातात् न हि तेषामन्यत्र सत्ता सम्भवतीति तव सिद्धान्तस्तथा च कथमसद्वैलक्षण्यमित्याशङ्खाह-" कचिदित्यादि " ब्राभ्यां। अयमर्थः सर्वत्र वैकालिकनिषेध-प्रतियोगित्वं यद्यपि तुच्छानिवचनीययोः साधारणं तथापि कचिव-प्यपाधी सत्वेन प्रतीत्यनहैत्वमत्यन्तासत्वं तच शक्तिरूप्ये प्रपञ्चे च बाधात्पूर्व नास्त्येवेति न तुच्छतापत्तिरिति ॥ ११ ॥ १२ ॥ अधिकरणातिरिकाभावानभ्युपगमेनोक्तमिथ्यात्वाभावकपसत्य-

नित्यत्वं स्वप्रकाशत्त्वं विभुत्वं ब्रह्मणस्तथा ॥ १३॥ पूर्णत्वमपरिच्छिन्नतया दिकालवस्तुभिः । निर्द्धम् कत्या सर्वधर्माभावस्य सम्भवात् ॥ १४॥ तत्वज्ञानीनवर्त्यत्वं मिध्यात्वं जगतोऽस्तु वा। ज्ञानप्रयुक्तावस्थानसामान्यविरहस्य यत् ॥ १५॥ प्रतियोगित्वमेवैतन्निवर्त्यत्वं मतं यतः । हेत्वात्मना स्वरूपेण चावस्थानं द्विधा मतं ॥ १६॥ ब्रह्मज्ञानप्रयुक्तेयं विरहप्रतियोगिता। . न घटे मुद्ररापातात्सा भवेद्धेत्ववस्थितौ ॥ १७॥

त्वस्य ब्रह्मस्वक्षपत्वमेवेत्यामित्रत्याह-" मिथ्यात्वेत्यर्द्धेन । "जगन्तोमिथ्यात्वव्याख्यानेन तद्धिष्ठानस्य ब्रह्मणो नित्यत्वस्वप्रकाशत्वादिक्मपि व्याख्यातमित्याह—" नित्यत्विमिति । " कालपारछेदाभावोनित्यत्वं, परप्रकाश्यत्वाभावो हि स्वप्रकाशत्वं, द्शपिरछेदाभावो विभुत्त्वं, वस्तुपरिच्छेदाभावः परिपूर्णत्विमत्यर्थः ॥ १३ ॥
भावकपश्वमीनाश्रयत्वेपि ब्रह्मणः सर्वधर्माभावकपत्वेन न काष्यनुपपित्तरित्याह—" निर्द्धमेकतयेति " ॥ १४ ॥ ज्ञानिवर्त्यत्वं
मिथ्यात्विमिति लक्षणान्तरमाह—" तत्त्वज्ञानिति । " ननूत्तरज्ञानिवत्त्यं पूर्वज्ञानेऽतिव्याप्तिमुद्रप्पातादिनिवत्त्यं च घटादावव्यापिरित्याशङ्काह—" ज्ञानप्रयुक्तेति । " ज्ञानप्रयुक्ताविष्यितिमामान्यविरहप्रतियोगित्वं हि ज्ञानिवर्त्यत्वं, अविष्यतिर्द्धेघा स्वक्षपेण
कारणात्मना च सत्कार्यवादाश्युपगमात् तथा च युद्ररपातेन घटस्य
स्वरूपेणाविष्यतिविरहेपि कारणात्मनाऽविष्यतिविरहाभावाहृह्यज्ञानप्रयुक्त एव स इति नातीतघटादावव्याप्तिरिति त्रयाणां समुदितार्थः ॥ १५ ॥ १६ ॥ १७ ॥

अज्ञानस्य स्वकार्येण प्रविलीनेन वा सह । वर्त्तमानेन वा ज्ञानान्निवृत्तिर्बाध इप्यते ॥ १८ ॥ तत्वमस्यादिवाक्योत्थसम्यग्धीजन्ममात्रतः । अविद्या सह कार्येण नासीदस्ति भविष्यति ॥ १९ ॥ रूप्योपादानमज्ञानं स्वकार्येण सहैव तत् । स्वाधिष्ठानस्य विज्ञानात्साक्षात्कारान्निवर्त्तते ॥ २० ॥ ज्ञानत्वव्याप्यधर्मेण तत्वज्ञाननिवर्त्यता । यद्वा ज्ञाननिवर्त्यत्वं साक्षात्कारतयेष्यते ॥ २१ ॥

तत्र विवरणाचार्योक्तमर्थं क्षोकेन सङ्झाति—"अज्ञानस्येति" उत्तरक्षानेन लीनस्य पूर्वक्षानस्य स्वकारणात्मनाऽवस्थानाद्वस्थिति-सामान्यविरहांनुपपत्तेः नृशृङ्गादौ तत्त्वेपि तस्य क्षानप्रयुक्तत्वा-भावान्नातिव्याप्तिरित्यर्थः ॥ १८ ॥ तत्रैव वार्त्तिककृत्संमितिमाह— "तत्त्वमसीति। (१)" सह कार्येण नासीदिति लीनेन कार्येण सह निवृत्यभिप्रायं सह कार्येण न भविष्यतीति तु भाविकार्यनिवृत्यभिप्रायं सह कार्येण न भविष्यतीति तु भाविकार्यनिवृत्यभिप्रायमित्यन्यदेतदिति भावः ॥ १९ ॥ शुक्तिरजतादेश्चापरोक्षप्रतीत्यन्यथानुपपत्त्या प्रतिभासकालेऽवस्थित्यङ्गीकाराम्न बाध्यक्षानं विना तद्विरह इति न साध्यविकलतेत्यभिप्रत्याह— "क्ष्यपादानमिति " ॥ २० ॥ ज्ञानत्वव्याप्यधर्मेण ज्ञाननिवर्त्त्यत्व-स्याप्त्रान्ति । " तथाचोत्तरक्षानस्य पूर्व-ज्ञानिवर्त्तकत्वं च न ज्ञानत्वव्याप्यधर्मेण कि त्विस्कादिसाधारणेनो-इत्यात्मविश्वेषगुणत्वेनोदीच्यत्वेन वेति न सिद्धसाधनादीत्यभिप्रायः वस्तुतस्तु साक्षात्कारत्वेन ज्ञाननिवर्त्यत्वं विवक्षितिमत्यभिप्रत्याह— "यद्देति । " तत्र स्वा-

<sup>(।)</sup> ब्रह्मारण्यकसम्बन्धवार्तिक श्ली॰ १८३।

यद्वा स्वाश्रयनिष्ठस्यात्यन्ताभावस्य सर्वथा । प्रतियोगिन्त्वमेवास्तु मिथ्यान्त्वं साधुसम्मतं ॥२२॥ मिथ्यान्त्वं सदिविक्तं वा मानसिन्दं सदिष्यते । दोषासहकृतज्ञानकरणं मानमीर्यते ॥ २३॥ मिथ्यान्त्वस्यापि मिथ्यान्त्वे प्रपञ्चे सत्यता न हि ।

त्यन्ताभावसमानाधिकरण एव सत्त्वेन प्रतीयमानत्त्वं अतः पूर्वेवैळक्षग्यमित्यर्थः ॥ २१ ॥ ळक्षणान्तरमाह—"सिद्धिविक्तमिति"
सत्वं च प्रमाणसिद्धत्वं प्रमाणत्वं च दोषास(१)हकृतज्ञानकरणत्वं, तेन
स्वप्रादिवत्प्रमाणसिद्धभिन्नत्वेन मिथ्यात्वं सिद्ध्यति, अत्राप्यसिति
निर्द्धमें के ब्रह्मणि चातिव्यासिवारणाय सत्त्वेन प्रतीयमानत्त्वं विशेषणं देयं तयोः सत्वप्रकारकप्रतीतिविषयत्वाभावादिति ॥ २३॥

#### ॥ मिथ्यात्वनिरुक्तिः॥

नन्किमिश्यास्त्रस्य मिश्यास्त्रे प्रपञ्चसत्यत्वापित्तरेकिसमन्धर्मिशि प्रसक्तयोर्विरुद्धधर्मयोरेकिमिश्यात्वेऽपरसस्यत्वित्यमात् मिश्यास्त्र-सस्यस्त्रे च तद्वदेव प्रपञ्चसत्यस्वापत्तेरुभयथाप्यद्वैतव्याघात इत्या-शङ्क्याह—'' मिश्यात्वस्येति '' | यत्र मिश्यात्वावच्छेदकमुभ-यवृत्ति न भवेत्तत्र हि विरुद्धयोर्धर्मयोरेकिमिश्यात्वेऽपरसत्यस्वं भ-

<sup>(</sup>१) दीषविधया जाने निमित्तकारणमिवद्या तादृशकारणतानिक्पनं तत्त्वमस्यादिवेदान्तवाकाजन्यज्ञानं तस्य सर्वस्य भमलात् तिव्ययस्य मिष्यालं सिष्यति नन् ग्रुजुनप्राणी अत्यविषयत्त्वपचे तत्त्वमस्यादिवाकाजन्यज्ञानस्य स्वीपहितं वृद्धौव विषय इति उपहितस्य मिष्यात्तेन तज्ज्ञानस्य प्रमात्तं कथमिति चैन्न, भनाधितस्य ग्रत्तिविषयत्त्रीपहितं कपं
यस्य ज्ञानस्य विषयस्तसं प्रमात्तं घटादिकं ग्रत्तिविषयत्तानुपहितमपि ग्रित्तविषयत्त्रथापि
सर्वस्य ज्ञानस्य स्विषयत्त्रविषयत्तिमपि विषयः, घटादाकारग्रत्तिम् निष्यिति भमनास्व
घटादः सत्यत्तं ज्ञानतां घटाद्याकारग्रतेः प्रमात्त्रव्यवहारी जायत एव तथा चीक्तदीपनिछोक्तकारणतानिक्षयकान्यधीविषयीयत्तदन्यत्तं मिष्यात्तं ज्ञानकरणादिनिविष्ये प्रयोजनाः
भावादिति ध्येयम्।

दृश्यत्वादेर्निषेध्यत्वावच्छेदकतयेष्यते ॥ २४ ॥ मिथोविरहरूपत्वेऽसमसत्ताकयोर्ने हि। विरोधः सत्विमध्यात्वधर्मयोर्वा समुच्चयात् ॥ २५॥ व्यावहारिकमिथ्यात्वं व्यावहारिकसत्यता । हरन्नापीह सत्यत्वं जातु काल्पनिकं हरेत् ॥ २६ ॥ मिथ्यात्वसाधने हेतुर्दृश्यत्वं तन्निरुच्यते।

वेत् यथा रजतत्वतद्भावयोः शुक्ती, तत्र निषेध्यतावच्छेदकभेद-नियमात प्रकृते तु निषेध्यतावच्छेदकमेकमेव दश्यत्वादि तथा च न प्रपञ्चसत्यत्वापत्तिर्न वाऽद्वैतव्याघात इति तात्पर्यार्थः ॥ ५४॥ प्र-कारान्तरेण परिहारमाह—" मिथ इति " द्वाभ्यां—। " अस-मेति '' छेदः। पतद्कां भवति, परस्परविरहरूपत्वेऽपि विषमसत्ता-कयोरिवरोधः ब्या(१)वहारिकसत्यत्वापहारेपि काल्पनिकसत्यत्वान-पहारात्ताकिकमर्तासद्धसंयोगतदभाववत्सत्यत्विमध्यात्वयोः सम्-चयाभ्यपगमाचैकसाधकेनापरस्य वाध्यत्वं विषमसत्ताकत्वे प्रयो-जकं यथा शक्तिरूप्यतद्भावयोः, एकवाधकवाध्यत्वं च समसत्ता-करवे प्रयोजकं यथा शुक्तिरूप्यशुक्तिभिन्नस्वयोः अस्ति च प्रपञ्च-तन्मिय्यात्वयोरेकब्रह्मज्ञानबाध्यत्वं अतः समसत्ताकत्वान्मिथ्यात्व-वाधकेन प्रपञ्चस्यापि वाधान्नाद्वैतहानिरिति॥ २५॥ २६॥

॥ मिध्यात्वमिष्यात्वोपपत्तिः ॥

मिध्यात्वे साध्ये हेत्कतं यदृश्यत्वं तदुपपादनेशितज्ञा-माह—" मिथ्यात्वेति " । लक्षणमाह— " शब्देति "। शब्दाजन्यवृत्तिविषयत्वमेव दृश्यत्वं अन्यथा शश्विपाणं तुच्छ-

<sup>(</sup>१) व्याव हारिक सिथा खेनेति शेष:।

शब्दादजन्यधीवृत्तिविषयो दृश्यिमध्यते ॥ २७ ॥
न शुद्धतुच्छयोरेवं व्यभिचारो यतस्तयोः ।
शब्दजन्यैकधीवृत्तिगोचरत्वं मतं द्वयोः ॥ २८ ॥
सप्रकारकधीवृत्तिविषयत्वं तदस्तु वा ।
कश्चिद्धमोंस्ति सोपाख्यः प्रकारो वृत्तिगोमतः ॥ २९ ॥
न निष्प्रकारकज्ञानविषये शुद्धचिद्धने ।
व्यभिचारों न वा तुच्छे निरुपाख्यप्रकारगे ॥ ३० ॥
चैतन्यविषयत्वं वा चित्सम्बन्धित्वरूपधृक् ।
न चिति व्यभिचारोऽस्य सम्बन्धस्याप्यभावतः ॥३१॥
यद्वा स्वव्यवहारे स्वातिरिक्तायाः स्वसंविदः ।

मित्यादिशब्दजन्यवृत्तिविषये तुच्छे व्यभिचारस्य दुरुद्धरत्वात् एवं सनित शुद्धस्य वेदान्तजन्यवृत्तिविषयत्वेषिन तत्र व्यभिचारः तु(१)च्छशुद्धयोः शब्दाजन्यवृत्तिविषयत्त्वानश्युपगमात् इति द्वयोरर्थः॥२०॥२८॥ लक्षणान्तरमाह—"सप्रकारकेति" द्वाश्यां॥ २९॥ ३०॥ लक्षणान्तरमाह— "चेतन्येति"। यथाकथिश्विचित्सम्बन्धित्वक्षपं हेतुः तच न चेतन्ये अभेदेन भेदनान्तरीयकस्य सम्बन्धस्याभावाद्दतो न व्यभिचार इत्यर्थः॥ ३१॥ लक्षणान्तरमाह—"यद्देति" विभिः। स्वव्यवहारे स्वातिरिक्तसंविद्येक्षानियतिक्षपं इश्यत्वं हेतुः संविच्छद्धेन च विषयाभिव्यक्तं वृत्यभिव्यक्तं वा शुद्धं वा चेतन्य-

<sup>(</sup>१) ग्रन्दज्ञानानुपाती वसुग्र्यो विकल्प इति पातञ्जलम् तोकविकत्यास्त्रग्रन्य-वित्तविषयसुक्तं, त्रञ्जापि "पलन्याप्यस्तर्मेवास्य ग्रास्त्राक्षडिनिराक्षतम । त्रञ्जास्त्रामायाय वित्तव्याप्तिरिहेष्यते" इत्युक्तरीत्या य्तिजन्यविषय इति हैत्सस्ताद्र व्यभिचार इति भावः।

अपेक्षावन्त्वमेवास्तु दृश्यत्वं हेतुरंजसा ॥ ३२ ॥ शुद्धं वा वृन्त्यिभव्यक्तं चिन्मात्रं वा घटादिगं । संविच्छब्देन तेनासौ व्यवहारोपि सर्वगः ॥ ३३ ॥ ब्रह्मणः स्फूर्तिरूपे स्वातिरिक्ताया न संविदः । व्यवहारे नित्यिसिन्धेऽपेक्षाऽस्तीति न दृश्यता ॥ ३४ ॥ अस्तु वाऽस्वप्रकाशत्वं दृश्यत्वं ब्रह्मगं न तत् । ब्रह्मणः स्वप्रकाशत्वं यत्साक्षादिति च श्रुतेः ॥ ३५ ॥ स्वापरोक्ष्येऽनपेक्षत्वं स्वप्रकाशत्वमन्यतः । अन्याधीनापरोक्षत्वाद्दृश्यत्वं स्याद्धटादिषु ॥ ३६ ॥

मिम्रेतं तथा च घटादौ नित्यातीन्द्रियं घटादिभास्य च सर्चीपि व्यवहारः स्वातिरिक्तसंवित्सापेक्ष इति नासिद्धः व्यवहारश्च स्फुरणाभिवद्नादिसाधारणस्तत्र ब्रह्मणः स्फुरणरूपे व्यवहारे नित्य-सिद्धे स्वातिरिक्तसंविदपेक्षेवं नास्तीति नियतिपदेन व्यभिचारवार-णं स्वगोचरयावद्यवहारे स्वातिरिक्तसंविदपेक्षायां पर्यवसानादिति व्याणां समुद्दितोर्थः॥ ३२॥ ३३॥ ३४॥

हश्रणान्तरमाह—'' अस्तुवे ''ति द्वाभ्यां । अखप्रकाशत्वं दृइयत्वं स्वप्रकाशत्वं हि स्वापरोक्षत्वं स्वातिरिक्तानपेक्षत्वं 'यत्सा(१)श्रादपरोक्षाद्वद्वोति' श्रुतेः तथा चान्यानधीनापरोक्षत्वं पर्यविसतं तक्विकिपितभेद्वत्वं हेतुः तच्च नित्यपरोक्षेऽन्याधीनापरोक्षे च घटादृश्वस्तीति नासिद्धिः । न च ब्रह्मणो ब्रह्मप्रतियोगिककालपनिकभेद्वत्वास्तत्र व्यभिचारः अकल्पितभेदस्य काष्यसिद्धत्वादिति वाच्यं । तद्भेदस्यान्यानधीनापरोक्षत्वरूपधर्मानिक्षितत्वात् जीवत्वेश्वरत्वादिकपस्यान्यस्यैव धर्मस्य तन्निक्षपकत्वादिति वा(२)तात्पर्यार्थः ॥३५॥३६॥

अवेद्यन्त्वेऽपरोक्षेकयोग्यताभावरूपि तत् ।

दृश्यत्वं तत्र नासिद्धिर्हेतुवैकल्यमेव वा ॥ ३७ ॥

जडत्वमपि हेतुः स्याजगिन्मध्यात्वसाधकं ।

अज्ञानत्वं जडत्वं स्यादनात्मत्वमथास्तु वा ॥ ३८ ॥

अर्थोपलक्षितं भानं ज्ञानत्वेनोच्यते श्रुतौ ।

तन्न व्यभिचरेन्मोक्षदशायामपि चिद्धने ॥ ३९ ॥

एवमानन्दाभिन्न-त्वमनात्मत्वं भवेन्नयात् ।

बह्यत्वं विषयोत्थेऽपि सुखे ज्ञानात्मिन स्वतः ॥ ४० ॥

पवं चावेद्यस्व सत्यपरोक्षन्यवहारयोग्यत्वाभावरूपं दश्यत्यमपि हेतुरित्याह—" अवेद्य-त्वे इति । " ननु फलव्याप्यत्वाभाववि. शिष्टं यदपरोक्षन्यवहारयोग्यत्वं तस्य ब्रह्मणीवाविद्यान्तः करणादौ शुक्तिरूप्यादौ च सत्वेनासिद्धिमाधनवैकत्ये स्थातामित्याशङ्क्याह— " न चेति(१)।" अज्ञाननिवर्त्तकदृत्तिविषयत्वयोग्यत्वस्थापरो-क्षव्यवहारयोग्यत्वपदेन विवक्षितस्वात्तस्य चाविद्यादौ शुक्तिरूप्यादौ चासस्वान्नासिद्धिसाधनवैकत्ये इति दश्यत्वहतूपपित्तारित्यर्थः॥३७॥ ॥ दश्यत्वहेतूपपत्तिः॥

जडत्वमिष मिथ्यात्वे हेतुरित्याह—" जडत्विमिति " । अथौपलक्षितप्रकाशस्यैव ज्ञानत्वेन मेश्वद्शायामिष तद्नपायाद्ज्ञानत्वं
जडत्विमिति पक्षे नात्मिनि व्यभिचारः ज्ञानस्य सङ्गयत्वं सञ्चातृत्वं
न स्वाभाविकं किन्त्वौपाधिकं उपाधिविलये तथात्वस्य सत्वादिति
तात्पर्यार्थः ॥ ३८ ॥ ३९ ॥ अनात्मत्त्वं जडत्वामिति पक्षेप्याह—
"एविमिति"। वैषयिकानन्दस्यापि ब्रह्मरूपत्वात्तदुपाधिमात्रस्यैवोत्पतिविनाशप्रतियोगित्वात्तथा चानन्दभिन्नत्वमनात्मत्वामिति सुष्ठक्रिमिति भावः ॥ ४० ॥ जडत्वहेतूपपत्तिः ।

<sup>(</sup>१) नचेति प्रतीनं मूलासम्बदं दृश्यते तरस्थाने नासि बिरित्येय युक्तमिति ध्रीयम्।

परिच्छिन्नत्वमप्यस्ति हेतुर्मिथ्यान्त्वसाधने । दिकालवस्तुविच्छेदशून्यत्वादात्मगं न तत् ॥ ४१ ॥ स्वान्यूनसमसत्ताकाभावैकप्रतियोगिता । अस्यज्ञानावियनमुख्ये नातोसिद्धिरिहेष्यते ॥ ४२ ॥ तस्माद्देति श्रुतिः प्राह जन्यत्वं वियदादिषु ।

परिच्छित्रस्वमपि मिथ्यास्वे हेतुरित्याह— " परिच्छि-न्न त्विमिति " । तद्देशतो वस्तुनः कालतश्चेति बिविधं, तत्र देशतः परिच्छिन्नत्वमत्यन्ताभावप्रतियोगित्वं कालतः रिच्छित्रत्वं ध्वंसप्रतियोगित्वं वस्तुतः परिच्छित्रत्वमन्योन्याभा-वप्रतियोगित्वं । नतु समवायसम्बन्धेनात्यन्ताभावप्रतियागिन्वमा-त्मान व्यभिचारि तस्याप्याकाशवत्काप्यसमवेतत्वात् तथाऽन्योन्या-भावप्रतियोगित्वमपि तत्र व्यभिचारि तस्य जडनिष्ठान्योन्याभाव-प्रतियोगित्वादन्यथा जडत्वापचेरित्याशङ्क्याह—"दिकालेत्यादि-ना"। अत्यन्ताभावे ऽन्योन्याभावे च धर्मिप्रतियोगिसमसत्ताकत्त्ववि-शेषणेनात्मनि व्यभिचारपरिहारादिति भावः ॥ ४१ ॥ अज्ञानाका-शादौ च स्वसमानसत्ताकात्यन्ताभावान्योन्याभावप्रांतयोगित्वस-त्वेनासिद्ध्यभःवात् अविद्याकाशाद्वर्यावहारिकस्य पारमार्थिकाभाः वपक्षे स्वान्यनसत्ताकोति विशेषणदाने नासिद्धिरित्याह-"स्वा-न्यूनेति '' । ॥ ४२ ॥ नतु ध्वंसप्रतियोगित्वमाकाशादाविसद्धं तेषां परैनित्यत्वाभ्युपगमादित्यतआह—" तस्माद्वा इति " । 'तस्माद्वा(१)एतस्मादात्मनआकाशः सम्भूतइति' श्रुनिसिद्धजन्यत्वे-नानुमितत्वान्नाकाशादौ ध्वंसप्रतियोगित्वमसिद्धं 'आकाशवत्सर्व-

<sup>(</sup>१) तैत्तिरीयीपनिषदि ब्रह्मवल्खां १ मनुवाते।

अतोऽन्यदार्तमित्याह ब्रह्मभिन्नं विनश्यित ॥ ४३ ॥ घटाद्याः स्वानुगस्फूर्तिवस्तुन्यारोपिता इमे । विभक्तत्वाद्यथा सर्पमालाद्या रिज्वदंलवे ॥ ४४ ॥ अस्ति प्रतीयमानत्वं स्वाभाववित वस्तुनि । कल्पितत्वं निवन्तर्यत्वं स्वरूपज्ञानतोऽथवा ॥ ४५ ॥

गतश्च नित्य'इत्यत्र चात्मिनिद्र्शनत्त्रं स्वसमानकालीनसर्वगतत्वेन आभूतसंप्रवावस्थायित्वेन चेति द्रष्टव्यं। 'अतो(१)ऽन्यदार्तिमिति'श्रुत्या-ऽनात्ममात्रस्येव विनाशित्त्वप्रतिपादनादिति भावः ॥ ४३॥

### ॥ परिच्छिन्नस्वहेतूपपत्तिः॥

अत एव घटादयः स्वानुगतप्रतिभासे वस्तुनि किष्पताः विभक्तत्वात् यथा सर्पमालादिकं स्वानुगतप्रतिभासे रज्ज्वा इदमंशे विभन्यते एवं ब्रह्मएयनुगच्छति घटादिकं विभज्यते सन्घटः सन्पट इत्यानन्द्वोधोक्तमि साधु इत्यभिप्रेत्याह—''घटाद्या इति ''। रिज्ज्वदं-लवे-रज्ज्वा इदमंशे इत्यथेः। विभक्तराब्देन स्वसमानसत्ताकभेदप्र-तियोगित्वरूपवस्तुपरिच्छेदस्य विवक्षितत्वात् न ब्रह्मतुच्छयोव्यं-भिचार इति भावः॥ ४४॥ अत एव घटादिकं सद्रपकिषतं प्रत्येकं तदनुविद्धत्वेन प्रतीयमानत्वात प्रत्येकं चन्द्रानुविद्धज्ञलतरङ्गचन्द्र-विदिति ब्रह्मसिद्धिकारोक्तमिप साधु इत्यभिष्रत्याह—''अस्तीति''। ननु सदर्थस्य ब्रह्मणो रूपादिहीनस्पाऽऽसंसारमञ्चानावृतस्य शब्दैक-गम्यस्य कणं घटः सिन्नत्यादिबुद्धिविपयता तथात्वे वा कणं सहेनुद्दश्यानिवृत्तिरित्याशङ्क्य स्वरूपेणाप्रत्यक्षस्य राहोश्चन्द्रावच्छेदेनेव ब्रह्मणोपि घटाचवच्छेदेनेव प्रत्यक्षता, स्वरूपञ्चानस्येव सहेतु-ह्यानिवर्त्तकत्त्वं न घटाचवच्छिन्नज्ञानस्येत्यभिष्रत्याह—''निव-र्यत्विमिति ''॥ ४५॥ मिथ्यात्वे चित्सुखानुमानमपि दर्शयित—र्यत्विमिति ''॥ ४५॥ मिथ्यात्वे चित्सुखानुमानमपि दर्शयित—

<sup>(</sup>१) बहदारणाते ३ । ४ । २

स्वोपादानैकनिष्ठस्यात्यन्ताभावस्य सर्वथा । प्रतियोगी पटोऽयं स्यादंशित्वादितरांशिवत् ॥ ४६ ॥ मिथ्यात्वसाधकाः सर्वे ये दृश्यत्वादिहेतवः । सोपाधिके न सन्त्येत उपाधेरनिरूपणात् ॥ ४७ ॥

" स्वोपादानेति '' । अयं पटः पतत्तन्तुनिष्ठात्त्यन्ताभावप्रतियो-गी अंशित्वादितरांशिवदिति तत्र तन्तुपदं उपादानपरं अत उक्तं— " स्वोपादानेति '' । स्वोपादानिष्ठात्त्यन्ताभावप्रतियोगित्व-स्रक्षणिमण्यात्वसिद्धिरित्यर्थः ॥ ४६ ॥

॥ आनन्दवोधव्रह्मसिद्धिकारचित्सुखानुमानोपपत्तिः॥

ननु दश्यत्वादिहेतवः सोपाधिकास्तथा हि स्ववाधकाभिमताबाध्यदोषप्रयुक्तभानत्वं स्ववाधकावाधकं प्रति निषेध्यत्वन विषयत्वं वा विपक्षाद्यावृत्तं समन्याप्तमत एव न्यतिरेकव्याप्तिमदुपाधिरिति तत्राह—" दृश्यत्वादिहेत्व इति " ।
" उपाधिरिनिरूपणादिति " । एतदुक्तंभवति, ब्रह्मक्षानमात्रवाध्ये देहात्मैक्ये मिथ्याभूते साध्यान्यापकत्त्वात् पर्वतावयववृत्त्यन्यत्वादिवत्साधनवत्पक्षमात्रव्यावर्त्तकविशेषणवत्त्वेन पक्षेतरतुव्यत्वाच वाधोन्नीतत्वात् स्ववाधकाभिमतावाध्यदोषप्रयुक्तभानत्त्वं न मिथ्यात्त्वव्यापकं दोषप्रयुक्तभानत्वं तु भवति व्यापकं
तच्च साधनव्यापकमपीति नोपाधिः दश्यत्वादिनैव मिथ्यात्त्ववत्तस्यापि
साधनात् एवं द्वितीयोपाधावपि स्ववाधकावाध्यवाधकं प्रतीति
विशेषणं व्यतिरेकसाधने व्यर्थं विशेष्यभागस्तु साध्यसाधनयोवर्षापक इति नोपाधिनीपि श्रुतितात्पर्याविषयत्त्वमुपाधिः श्रुतितात्पर्यविषयत्त्वस्य ब्रह्ममात्रनिष्ठतया तद्भावस्य साधनव्यापक-

॥ मिथ्यात्वानुमाने सोपाधिकत्वभङ्गः ॥

त्वादिति॥ ४७॥

आभाससाम्यं नाप्येषां नैते बाधितगोचराः । प्रत्यक्षयोग्यसत्वस्यानिरुक्तेर्बाधकं न तत् ॥ ४८ ॥ तस्मादध्यक्षयोग्यस्य सत्त्वस्येहानिरुक्तितः ।

नतु विमतं प्रातिभासिकं दृश्यस्वात्, ब्रह्म मिथ्या व्यवहारविषयत्वाद्मसिद्धलक्षणत्वाद्वा शुक्तिरूप्यवदित्याभाससाम्यमित्याशङ्क्य निराच्छे—'' आभासेति '' | जगतो व्यावहारिकसत्वे वाध्ये व्यवहाराजुप्यस्त्रिद्धणो मिथ्यात्वे श्रुत्यवादापत्तिश्चेति प्रतिकूलतर्कपराह्नेतेन तयोरसाधकस्वात् प्रकृते च प्रतिकूलतर्कस्य निरिस्थ्यमायात्वात्। प्रातिभासिकत्वं ब्रह्मज्ञानेतरवाध्यत्वं चेत्साध्ये देहात्मैक्ये व्यभिचारोऽप्रयोजकस्वश्च प्रतिभासमात्रशरीरत्वं चेद् दृष्टिसृष्टिमतेन सिद्ध-साधनं, ब्रह्मणि मिथ्यास्वे साध्ये सोपाधिके सिद्धसाधनं निरुपाधिके व्यवहारविषयत्वरूपो हेतुरसिद्धः एवमसिद्धलक्षणत्वं क्रचिद्यपुपाधौ सस्वेन प्रतित्यहत्वरूपं शुद्धे ब्रह्मणि नास्त्येव ब्रह्मणोऽवाध्यत्वेन बाध्य-

॥ मिथ्यात्त्वानुमान आभाससाम्यभङ्गः ॥

त्वलक्षणिमध्यात्वसाधने विरोधाद्, दृष्टान्तस्तु साधनविकल इत्यर्थः।

नतु सन्घर इत्याद्यध्यक्षवाधितविषया दृश्यत्वाद्य इत्याद्य-द्ध्य परिहरति—" नैत इति " । चक्षुरादिप्रत्यक्षयोग्यामिथ्या-स्वविरोधिसत्वानिष्ठकोः, तथाहि न तावत् प्रमाविषयत्वं तद्योग्यत्वं भ्रमाविषयत्वं वा तादक्सत्वं चक्षुराद्यगम्यभ्रमप्रमाघटितत्वेन चक्षु-राद्ययोग्यमिति न प्रत्यक्षस्य तद्वाधकत्विमत्यर्थः । तथा च प्रपञ्चप्र-त्यक्षस्य तात्विकत्वागोचरत्वेऽपि अतत्त्वावेद्कत्वसम्भवान्न तेन त-द्वाध इति भावः ॥४८॥ तस्मात्प्रत्यक्षयोग्यसत्त्वानिष्ठक्त्या प्रत्यक्षवाधो- नाध्यक्षबाधोमिथ्यात्विह्नस्यात्रोपपद्यते ॥ ४९ ॥ न(१) हो किकं न सामान्यजन्यं साक्ष्यात्मकं च न । प्रत्त्यक्षं बाधते हिङ्गं मिथ्यात्वस्यानुमापकं ॥ ५० ॥ सन्घटश्चेत्यधिष्ठानब्रह्मवस्त्ववभासते । यथेदं रूप्यमित्यत्र भातीदं रजताश्रयः ॥ ५१ ॥ रूपादिहीनकालादेरक्षगोचरता यथा । तथा रूपादिहीनस्य ब्रह्मणः किं न सम्भवेत ॥ ५२ ॥

द्धारः सिद्ध इत्युपसंहरति—" तस्मादिति " द्वाक्यां ॥४९॥५०॥॥ श्रत्यक्षयोग्यसस्वानिरुक्त्वाप्रत्यक्षवाधोद्धारः ॥

किञ्चेदं रूप्यमित्यत्रदमिति वत्सन्घर इत्यत्रापि सदित्यिधिष्ठान्मृतं ब्रह्मैव भासते इत्याह—'' सिन्निति '' | इदं रजताश्रयः इदिमिति रजतस्याधिष्ठानामित्यर्थः। नजु रूपादिहीनस्य ब्रह्मणः कथं चाश्चवादिज्ञाने स्फुरणमिति तत्राह—'' रूपादीति '' सार्द्धन॥५२॥ किञ्च निश्चितप्रामाण्यमेव प्रत्यक्षमितरवाधकं भवज्ञवेत् न चात्र प्रामाण्यं निश्चितमागमिवरोधाद्भाविवाधाभावानिर्णयाच्चेत्याह—'' न वेति '' | मात्त्वं-प्रामाण्यं। नजु प्रत्यक्षमेव प्रवलमनुमानाग-

<sup>(</sup>१) श्रवाह तिमते ब्रह्माण यरमच्यमध्यपगस्यते तदेव मन्यते जगत्यपि, तिब्रष्ठं च मच्चं नापरिच्छित्रचं तस्य तुच्छे ऽपि सच्चारिक न्वन्यदेव तच प्रपचे ऽपि भविष्यतीति चेत्र, स्वप्रकाणाहितीयचैत न्यस्पर्य सच्चस्य स्वीकतत्वेन जगत्यपि तदस्य पगमे रजतत्वविरोधिग्रिक्तिच्या रजतस्येव जगतीऽष्यसच्चापत्ते: । न च तथाऽपि सर्वदंश्ययचै कालिकनिषेधप्रतियोगि च्यमसच्यं तुच्चानि वैचनौयसाधारणं तदस्यः सच्चं तच ब्रह्माणीव जगत्यपीति
वाच्यं, चचुराद्ययोग्यानेकपदार्थं घटितच्चेनैता द्यसच्य प्रचं चचुरादेश्यामध्यात् । न च
सामान्यस्यासच्या तत्सभवः सामान्यस्य प्रयासचिच्चानस्य प्रगमात् प्रयाचस्य वर्तमानसाव्याहिताच, नन्ववं सति ग्राक्तिष्यादेः प्रतिपत्रीपाधौ चैकालिक निषेधप्रतियोगित्वं
सच्चमित्र तेनैव ग्रह्मता सित्वचेत्र । साचिणी विद्यमानस्यवेवसासकत्वे नाविद्यमानभाविवाधाभावभासकत्वानुपपत्तिरित ध्येयम् ।

सर्वाधिष्ठानमेवैकं सत्सर्वतानुभूयते ।
न वा वेदिवरोधेन मात्वं मानान्तरं भजेत् ॥ ५३ ॥
चन्द्रे प्रादेशप्रत्यक्षं यथाऽऽगमिवरोधतः ।
अप्रमाणं तथाऽध्यक्षं भेदग्राहि न मा भवेत् ॥ ५४ ॥
असम्भावितदोषस्यापौरुषेयतया स्वतः ।
यथा प्रमात्त्वं वेदस्य तथा मानान्तरे न तत् ॥ ५५ ॥
वेदानुकूलतर्कोऽपि प्रत्यक्षात्प्रबलो यतः ।
ततो न तेन बाधोस्ति मिथ्यात्वानुमितेरिष ॥ ५६ ॥

मवाधकं नानुमानागमी तथेत्याशङ्क्य चन्द्रतारकादिपरिमाग्राप्यत्यक्षेऽनुमानागमिवरोधेन तस्याप्रामाण्यदर्शनात्तेनाऽपि स्वप्रामाण्यसिद्ध्यर्थमितराविरोधस्यावश्यमपेक्षणीयत्वादित्यभिष्रेत्याह—"चनद्गेति " । "न मा भवेत् "—अप्रमाणं स्यादित्यर्थः ॥ ५४॥
ननु प्रत्यक्षमागमाद्यपेक्षया जात्त्येव प्रवछं स्यादित्यर्थः॥ ५४॥
ननु प्रत्यक्षमागमाद्यपेक्षया जात्त्येव प्रवछं स्यादित्यत्याह—
"असम्भावितेति" । तथा च भावस्यमागमस्येव जात्या तेषुत्रिषुस्मृतमिति वचनाद्यि प्रत्युतागमस्येव सर्वतः प्रावस्यं, प्रत्यक्षे
तु न जात्या प्रावस्ये मानमस्तिति भावः॥५५॥ वेदानुक्छतकंस्यापि प्रत्यक्षात्प्रावस्यं किमुत साक्षाद्वेदस्येत्याह—" वेदेति " । (१)
॥ ५६॥ नन्नकरीत्या प्रत्यक्षस्य प्रावस्याभावेऽपि उपजीव्यत्वेन त-

<sup>(</sup>१) ननु प्रत्यच्यासञ्चातिकशेषित्वादुषक्रमन्यायेनैव प्रावल्यमिति चैत्र, यत एकवा-कास्थपरस्यरसापेचपदत्वेनीभयीः सास्वे सन्युपक्रमस्यवेद पदानुरोधनीपसंहारस्यगीदिपदा-नां मन्यमात्रवाचिनां क्रत्सवेदपरस्वे निणीतेऽपि न तत्रायस्यस्यव्ययुभयाः साम्याभावात् रह-श्वीतप्रमाणभावयुल्यपेचया अमिविजचणत्वे नानिश्चितस्य न्यूनवलतात् भन्ययदं रजतिमिति अमीऽपीयं यक्तिरिताप्तीपदेशापेचया प्रवलः स्थात् इति ।

नोपजीव्यविरोधोपि शङ्कचो यस्मान्न बाध्यते । उपजीव्यं स्वरूपं यद्वाध्यते तद्विलक्षणं ॥ ५७ ॥ मिध्याभूतेन सम्यग्धीर्जन्यते प्रतिबिम्बवत् । ध्वनिधर्मविशिष्टैश्च वर्णैः शाब्दी प्रमा यथा ॥ ५८ ॥ प्रामाण्यं रूपतो मिध्या तदर्थो न मृषा भवेत् । सर्वबाधाविधत्त्वेन ब्रह्मैव विषयो यतः ॥ ५९ ॥

त्स्यादेव न तद्विरोधाद् नुमानागमयोः प्रामाण्यं सेत्स्यतीत्याशङ्ख निराचप्रे—" नोपजीव्येति " । यत्स्वरूपमुपजीव्यते तन्न वा-ध्यते वाध्यते च तात्विकत्वाकारः स च नोपजीव्यते कारणत्वे त-स्याप्रवेशात् अतो नोपजीव्यविरोध इत्यर्थः ॥५७॥ ननु मिध्याभूतेन वेदेन कथं सम्यग्ज्ञानं जन्यत इत्यत आह—''मिश्येति'' । ॥ ५८॥ ननु ज्ञानप्रामाण्यस्य मिथ्यात्वे विषयस्यापि मिथ्यात्वं स्यात् शु-किरूप्यज्ञाने तथात्वदर्शनात् प्रकृते ऽप्यद्वैतसिद्धये प्रामाण्यस्य मि-ध्यात्वे वक्तव्ये विषयस्यापि मिध्यात्वं स्यादित्याशङ्खाह-" प्रामाण्यमिति" । प्रामाण्यमिच्यात्वं हि न विषयमिच्यात्त्वे प्रयोजकं भूमप्रमावहिर्भृतनिर्धिकल्पके वाधाभावात किन्तु तद्भा-ववति तत्प्रकारकत्वादिरूपमप्रामाण्यमेव तथा तच प्रकृते नास्त्येव अवाधितार्थविषयत्वं हि यत्प्रामाण्यं तस्य मिध्यात्वं प्रकृते नार्थ-वाधात तद्वाधकप्रमाणासम्भवात् तस्य सर्ववाधावधित्वात् किन्त तद्विषयत्त्वकपसम्बन्धवाधात् तथा चावाधितार्थविषयत्वकप्रवा-माग्यमिथ्यात्वेऽपि नाथों मिथ्या विशिष्टस्यैकांशमिथ्यात्वेऽप्यपरां-शसत्त्यत्वात् यथा दण्डवाधनिवन्धनदण्डिपुरुपवाधेऽपि पुरुषो न बाधित एव मत्रापि द्रष्टव्यमिति तात्पर्यार्थः॥ ५९॥ ॥ प्रत्यक्षस्योपजीव्यत्वभङ्गः ॥

विपक्षबाधकोपेतं प्रत्यक्षस्यास्ति बाधकं ।
अनुमानमपीत्येतद्वलवद्धि परीक्षितं ॥ ६०॥
परीक्षितप्रमाणत्वशब्दबाध्यमपीष्यते ।
प्रत्यक्षं तात्विकन्त्वेन व्यावहारिकगोचरं ॥ ६९॥
व्यावहारिकमानन्त्वमागमेन न बाध्यते ।
बाध्यते ताान्त्विकं तस्य प्रामाण्यमपरीक्षितं ॥ ६२॥
न प्रत्यक्षाविरोधाय तन्त्वमोर्लक्षणाऽऽश्रिता ।
किन्तु तात्पर्यविषयीभूताखण्डप्रतीतये ॥ ६३॥

अपरीक्षितप्रत्यक्षं हि परीक्षितानुमानापेक्षया दुर्वेळं नीळं नभ इति प्रत्यक्षमिव नभोनीक्षपत्वानुमानापेक्षया, अतो न सा-मान्यतादृष्टमात्रेण सर्वसङ्करापित्तिरित्यभिष्ठेत्याह—"विपक्षेति" । अत उपपन्नं सर्वत्र सत्तर्कसिववमनुमानं प्रत्यक्षस्य वाधकमित्यर्थः॥६०॥ ॥ प्रत्यक्षस्यानुमानवाध्यत्विसिद्धः॥

अद्वैतागमस्यापि परीक्षितप्रमाणभावन प्रत्यक्षवाधकस्विमित्याह—" परीक्षितमिति " ॥ ६१ ॥ प्रत्यक्षादे हिं परीक्षया च्या-वहारिकप्रामाण्यमात्रं सिद्धं तच्च नाद्वैतागमन वाध्यते वाध्यते तु तात्त्विकं प्रामाण्यं तत्तु न परीक्षया सिद्धमित्यभिप्रेत्याह—" व्या-वहारिकेति " । ॥ ६२ ॥ नतु तर्हि किमर्थं प्रत्यक्षाविरोधाय तत्त्व-म्पद्योर्छक्षणाऽऽश्रीयते इति तत्राह—"न प्रत्यक्षेति"। पड्विधिल-क्रैगेतिसामान्येन चाखण्ड प्वावधार्यमाणस्य तात्पर्यस्यानुपपत्तेर्जीव-चागतसाविद्यकिश्चित्रज्ञत्वादीनामैक्यान्वयानुपपत्तेश्च तात्पर्यविष-यीभूताखण्डप्रतीतिनिर्वाहाय लक्षणाङ्गीकारस्यवाचितत्वादिति ता-त्पर्यार्थः ॥ ६३ ॥ नन्वेवं स्रति यजमानः प्रस्तर इत्यादिवाक्यवदद्वै- अन्यशेषममुख्यार्थं वाक्यं स्यात्प्रस्तरादिकं ।
अनन्यशेषमद्वैतवाक्यं मुख्यार्थमिष्यते ॥ ॥ ६१ ॥
शक्यार्थमात्रबोधित्वं न मुख्यार्थत्वमिष्यते ।
तात्पर्यविषयीभूतस्वार्थबोधित्वमेव तत् ॥ ६५ ॥
अमुख्यार्थं तथाऽन्यार्थतात्पर्यकमितीष्यते ।
न लाक्षणिकमात्रं वा विभागोऽयं विविच्यतां ॥ ६६ ॥
तथा चाद्वैतवाक्यस्य लक्षणश्रयणेऽपि हि ।
मुख्यार्थत्वं सुसंपन्नं तात्पर्यविषयत्वतः ॥ ६७ ॥
मानान्तरिवरोधे सत्येव स्याल्लक्षणेत्यपि ।
निरस्तं लक्षणा यस्मान्न मुख्यार्थत्वबाधिका ॥ ६८ ॥
तस्मादद्वैतवाक्यं हि सिद्धं प्रत्यक्षबाधकं ।

तागमस्याण्यमुख्यार्थत्वं स्यादित्यत आह—"अन्यशेषेति" ॥६४॥
मुख्यार्थत्वं किमित्याकाङ्कायामाह—" शक्यार्थेति " । तात्पर्यविषयीभूतार्थवोधकस्वं हि मुख्यार्थत्वं न शक्यार्थमात्रवोधकत्वमित्यर्थः ॥६५॥ अमुख्यार्थत्वं तु यत्र पुनः प्रतीतः एव मुख्यार्थोऽत्यशेषत्वेन कल्यते तत्रैवेत्याह—" अमुख्यार्थमिति " ॥६६॥ प्रकृते तु प्रतीतार्थस्यानन्यशेषत्वेन मुख्यत्वात्र तथात्वमिति, फल्तितमाह—" तथा चेति " । अद्वैतागमस्य स्वतात्पर्यविषयीभूतार्थनिर्वाहाय लक्षणाऽऽश्रयणि मुख्यार्थत्वमुपपन्नमेवत्यर्थः ॥६७॥ मानान्तरिवरोधस्येव लक्षणावीजत्वमिति नियममाशङ्का निरस्यति—
" मानान्तरेति " । ॥६८॥ प्रत्यक्षस्यागमवाध्यत्वमुपसंहरित—

स्वार्थे तात्पर्यवत्न्वेन बलवत्तरभावतः ॥ ६९ ॥ प्राबल्यमागमस्यैवापच्छेदन्यायतो मतं । पौर्वापर्ये हि पूर्वस्य दौर्बल्यं प्रकृतेरिव ॥ ७० ॥ तत्परत्वात्परत्वाच निर्दोषन्त्वाच वैदिकं । पूर्वस्य बाधकं नायं सर्प इत्यादिवाक्यवत् ॥ ७१ ॥ व्यावहारिकप्रामाण्यं प्रत्यक्षादेः श्रुतेस्तु तत् ।

" तस्मादिति " । ॥ ६९॥

॥ प्रत्यक्षस्यागमवाध्यत्वसिद्धिः॥

पूर्वस्य प्रत्यक्षस्य परेणागमेन वाध इत्यतापच्छेदन्यायं निर्दिशति—'' प्राबल्यमिति'' | 'पौ(१)पांवर्ये पूर्वदौर्वत्यं प्रकृतिव'दित्यधिकरणे उद्गावपछेदनिमित्तादक्षिणयागेन परेण प्रतिहर्त्रपछेदनिमित्तकस्य वाध इति स्थितं तथादीच्यागमेन पूर्वस्य प्रत्यक्षस्य बाधः
सगुणस्वपञ्चश्रुत्योर्निर्भुणनिष्प्रपञ्चश्रुतिश्यामपच्छेदन्यायेन बाध
इति तात्पर्यार्थः॥ ७०॥

तत्रानन्दवोधाचार्यवचनसम्मतिमाह—"तत्परत्वादिति" ।
॥ ७१ ॥ नतु मानान्तर्रावरोधे श्रुतेस्तत्परस्वमसिद्धं परत्वं तु प्रमाननतरभ्रमे व्यभिचारि दृश्यते च 'न(२)त्कासेडिति' परं प्रात 'म्र(३)डमृदृगुधकुराक्किरावद्वसः त्केति' पूर्वमपि वाधकं, निद्धिपत्त्वं त्वर्थान्तरप्रामाण्यनान्यथासिद्धं तदुकं 'तत्परत्वमसिद्धत्वात्परत्वं व्यभिचारतः । निद्धीपताऽन्यथासिद्धेः प्रावत्यं नैव साधये दि'त्याराङ्क्याह—
" व्यावहारिकेति" । प्रत्यक्षादेव्यावहारिकं प्रमाण्यं श्रुतेस्तु
तास्विकामिति विरोधामावेन तत्परत्वसिद्धेः परशब्दे च मानान्तरा-

<sup>(</sup>१) जैभिर्गम्ब च ६ पा । ४ स्० ५४।

<sup>(</sup>२) पाणिनिम्व अ०१ पा०२ सू०१८

<sup>(</sup>३) पाणिनिम् अ०१ पा० २ सू० ७

तान्त्विकन्त्विविरोधेन तत्परत्वं ततः श्रुतेः ॥ ७२ ॥ मानान्तराबाधितन्त्वात्परन्त्वं तेन च श्रुतेः । व्यभिचारः परन्त्वस्य न प्रमानन्तरभ्रमे ॥ ७३ ॥ अपवादापवादे स्यादुत्सर्गंस्य व्यवस्थितिः । निर्दोषन्त्वं श्रुतेस्तस्मान्नान्यथासिन्धमिष्यते ॥ ७४ ॥ तात्पर्यविषये यस्मात्प्रामाण्यं चाभ्यपेयते । पूर्वोक्तन्यायतस्तस्मान्न वैषम्यं मनागिष ॥ ७५ ॥ न मिथ्यान्त्वानुमानस्य वन्हिशैत्यानुमानवत् ।

वाधितपरत्वं विविक्षितं तेन प्रमानन्तरभ्रमे न व्यभिचारसस्य ततु-त्तरमाविमानवाध्यत्वात्, नत्का सेडित्यस्य तु पाठतः परत्वेऽपि स्व-भावसिद्धिकत्वस्यानेनापाकरणं विना पुनस्तत्प्रतिप्रसवार्थं मृडमृ-देत्यादेरप्रवृत्तेस्तदपेक्षयाऽर्थतः पूर्वत्वमेवापवादापवादे उत्सर्गस्यैव स्थितत्वात् अतो निर्दोषस्वमपि नान्यथासिद्धिमिति त्रयाणां समुदि-तार्थः॥ ७२ ॥ ७३ ॥ ७४ ॥ तात्तपर्यविषयपव प्रामाण्यस्याश्युपे-यत्त्वादित्त्यवोधमात्रविज्ञिमतमपच्छेदन्यायवैषम्याभिधानमित्याद्द-'' तात्पर्येति " ।॥ ७५ ॥

## ॥ अपच्छेद्रन्यायवैषम्यभङ्गः॥

ननु भवतु वेदेन प्रत्यक्षवाधनं अनुमानं तु न तद्वाधितुमुत्सहते यदि प्रत्यक्षवाधितमप्यनुमानं साधयेत् तदा वन्ह्यनौष्ण्यमपि साधयेत् तथा च कालात्ययापदिष्टकथा सर्वत्रोच्छियेत अनौष्ण्यानुमितेर्मिथ्यात्वानुमितेश्च समानयोगक्षेमत्त्वात् औष्ण्यप्रत्यक्षायजमानत्वप्रत्यक्षादेः सत्वप्रत्यक्षापेक्षया विशेषो वा वक्तव्यो वाधस्य दोषता
वा त्याज्या न चौष्ण्यप्रत्यक्षं परीक्षितोभयवादिसिद्धप्रामाण्यं सत्वप्रत्यक्षं न तथेति विशेष इति वाच्यं। सत्त्वप्रत्यक्षे ऽपि प्रामाण्यासम्मतौ

कालात्ययापदिष्टत्वं विशेषोऽस्ति यतस्तयोः ॥ ७६॥ औष्ण्यवाल्लिङ्गतो ग्राह्यं शैत्यं तु व्यावहारिकं । औष्ण्यप्रत्यक्षतः साम्याल्लिङ्गग्राह्यं हि बाध्यते ॥ ७७॥ प्रत्यक्षसिद्धं सन्त्वं तु प्रकृते व्यावहारिकं । तिह्रिरुद्धं न मिथ्यात्वं वस्तुसत्विवरोधि तत् ॥ ७८॥ व्यावहारिकसन्त्वैकग्राहकेण न बाध्यते । प्रत्यक्षेण ततो वन्हिशैत्यग्राहि न साम्यभाक् ॥ ७९॥ मानं परीक्षितत्वेन प्रत्यक्षं प्रबलं भवेत् ।

देत्वभावात् परीक्षायास्तुल्यत्वादित्याशङ्काह—" निमिध्यात्वे-त्यादि " चतुर्भिः । प्रत्यक्षसिद्धायजमानत्वौष्णयादिवच्छव्दिल्ङ्क्षप्राह्ययजमानानौष्ण्याद्यपि व्यावहारिकमिति समत्वात्प्रत्यक्षेण वाध्यते प्रकृते तु सत्त्वं व्यावहारिकं प्रत्यक्षसिद्धं तद्धिरुद्धं च न मिध्यात्वं तस्य पारमार्थिकसत्त्वविरोधित्वादतो न व्यावहारिकप्राह-केणाध्यक्षेण वाध्यते इत्यस्ति वैपम्यं तस्मान्मध्यात्त्वानुमानस्य न विह्निशैत्यानुःमितिसाम्यमिति तत्साम्यभङ्गइति चतुर्णा समुदिनतार्थः॥ ७६॥ ७९॥ ७८॥ ७९॥

॥ मिथ्यात्वानुमितेर्वन्दिशैत्यानुमितिसाम्यभङ्गः॥

इदं रजतिमिति प्रत्यक्षस्यानुमानाप्तवाक्याभ्यां, नभानेव्यप्रत्यक्षस्य नीक्षपत्वप्राहकानुमानेन, गौराहिमत्यस्याहिमिहैवास्मि सद्ने जाना-नदृत्यस्य चन्द्रप्रादेशिकत्वप्रत्यक्षस्य चागमानुमानाभ्यां, पीतः श-द्वास्तिको गुडदत्यादेश्चानुमानाप्तवाक्याभ्यां बाधो दृश्यते तस्मात्परी- नोपजीन्यापरोक्षत्वादिना प्रावल्यमश्चृते ॥ ८०॥ अतोऽनुमानशन्दाभ्यां प्रत्यक्षे बाध्यतेरिता । अपरीक्षितभावेन चन्द्रप्रादेशिकत्वगे ॥ ८१॥ पार(१)मार्थिकमद्दैतं प्रविश्य शरणं श्रुतिः । विरोधादुपजीन्येन न बिभेति कदा चन ॥ ८२॥ प्रत्यक्षाद्देदवाक्यस्याद्दैततात्पर्यकस्य तु । प्राबल्यं तेन बाध्यन्त्वं प्रत्यक्षस्य श्रुतेर्गिरा ॥ ८३॥ अध्यस्तप्राहि प्रत्यक्षमधिष्ठानप्रमावहा । बाधते श्रुतिरद्दैतब्रह्मत्तन्त्वावबोधिका ॥ ८४॥

क्षितत्वेनैव प्रावर्त्यं नोपजीव्यस्वापरोक्षत्वादिनेत्यभिष्रेत्याह—"मा-नं परीक्षितत्त्वेनेति " द्वाभ्यां ॥ ८० ॥ ८१ ॥ पारमाधिकतस्व-परा श्रुतिनीपजीव्यविरोधद्विभेतीत्यत्र खण्डनकृत्संमतिमाह—"पा-रमार्थिकमिति " ॥ ८२ ॥

॥ परीक्षितत्वस्यैव प्रावल्यप्रयोजकत्वोपपत्तः॥ प्रकारान्तरेगाविधितस्य चन्द्रप्रादेशिकत्वप्रत्यक्षस्य यथाऽऽगमेन वाधः तथा प्रकारान्तरेणाविधितस्य सन्धटहत्यादिश्रत्यक्षस्य मिथ्यात्ववोधकेनागमेन वाध इति निर्णय इत्यभिष्ठेत्याह— " प्रत्यक्षादिति " ॥ ८३ ॥ ननु स्रमकालीनापरोक्षवुद्ध्यविषयिवशेषविषयैव धीर्वोधिका दृष्टा न च विश्वबाधिका धीस्तथेत्याशङ्क्याधिष्ठानतत्त्वज्ञानस्वेनैव भ्रमनिवर्त्तकत्त्वाद्विश्वनिवर्त्तकत्रक्षज्ञानस्य तथात्वमित्यभिष्रेत्याह— "अध्यस्तेति" ।

<sup>(</sup>१) खण्डमखण्डखादी प्र० प० सी० २३।

अचिन्त्यं शब्दसामध्यं बुद्ध्या ब्रह्मात्मबोधके । वेदान्तवाक्ये सन्देहो न कार्यो दोषवर्जिते ॥ ८५ ॥ अ(१)त्यन्तासत्यिप ज्ञानमर्थेः शब्दः करोति हि । अबाधात्तु प्रमामत्र स्वतः प्रामाण्यनिश्वलां ॥ ८६ ॥ अतोऽवबोधक(२)न्त्वेन दुष्टकारणवर्जनात् । अबाधाच्च प्रमाणत्वं वस्तुन्यक्षादिवच्छ्रुतः ॥ ८७ ॥ प्रत्यक्षादिप्रमाणस्य व्यावहारिकमात्वतः । तात्विकं न प्रमाणत्वमतो नास्ति विरोधधीः ॥ ८८ ॥ अद्यैतपरवेदान्तानुमानाद्यविरोधिता ।

नतु प्रत्यक्षाद्यनुभूयमानं जगत्कथं श्रुत्याऽपछण्यते कयं वा सर्वप्रमाणाविषयमात्मानं वोधयेदित्यसम्भावनां निराकरोति—" अन्विन्त्यमिति " । ॥ ८५ ॥ शब्दस्याचिन्त्यशक्तिकत्वं खण्डनकारवार्तिककारोक्तिश्यां द्रहयति—" अत्यन्तासतीति " द्वाः श्यां । वार्तिकवचने वाक्षवदिति निद्शेनं व्यावहारिकप्रामाण्यमान्त्रेणेति ॥ ८६ ॥ एवं च तात्विकप्रामाण्याभावेऽपि प्रत्यक्षादीनां व्यावहारिकप्रामाण्याश्युपगमात् न स्वप्रक्रियाव्याद्यातः न वा प्र(३)त्य-क्षमनुमानं च शास्त्रं च विविधागमं । त्रयं सुविदितं कार्यं धर्मशु-िद्यमभीष्सते त्यादिस्मृतिविराध इत्याह—"प्रत्यक्षादीति" ॥८८॥

॥ शब्दस्याऽचिन्त्यशक्तित्वोपपादनम् ॥ तस्मात्सिद्धं बाधनिश्चयेन तच्छङ्कया वा प्रत्यक्षादेशद्वैतागमानुमा-

<sup>(</sup>१) खखने प्रः पः श्लीः ११।

<sup>(</sup>२) इइट रख्यकसम्बन्धवार्तिके इस्तो ॰ ८८२।

<sup>(</sup>३) मनुस्त्रती प॰ १२ स्री॰ १०६।

प्रत्यक्षादेरतः सिद्धा भाविबाधविनिश्चयात् ॥ ८९ ॥ न चानुमानबाध्यन्त्वं मिथ्यान्त्वानुमितेरपि । च्याप्यत्वासिद्धिदोषाचैर्दुष्टत्वात्तेऽनुमाऽप्रमा ॥ ९० ॥

नाद्यविरोधित्वमिति फल्तितमुपसंहरति—" अद्वैतेति " ॥८९॥॥ भाविवाधोपपत्तिः॥ .

स्यादेतत् अध्यक्षस्य भिन्नविषयत्वादिना वाधाक्षमत्वेष्यनुमानमेव बा-धकं स्यात तथा हि ब्रह्मप्रमान्येन वेदान्ततात्पर्यप्रमितिजन्यज्ञाना-न्येत वा मोक्षहेत्ज्ञानान्येन वा ऽवाध्यक्ष्वेसत्त्यसत्वानधिकरणक्षेस्रति ब्रह्मान्यत् विमतं वा सत् परमार्थसद्वा प्रातिभासिकसत्त्वानिधक-रणस्वे सत्त्यसद्विलक्षणत्वात् ब्रह्मवत् व्यतिरेके शराश्युक्रवद्वेत्या-शङ्खा निराचप्रे—"न चेति" । स्वन्मते प्रातिभासिकत्याप्यसस्वेन व्यर्थविशेषणतया व्याप्यत्वासिद्धेः अस्मन्मतमाश्रित्य हेतूकरणे च देहारमैक्ये ब्रह्मज्ञानेतरावाध्ये व्यभिचारात् न हि प्रातिभासिकस्वं ब्रह्मज्ञानेतरवाध्यत्वाद्नयत् त्वया हि प्रातिभासिकस्य शक्तिरूपा-देरपक्षत्वाय सत्यन्तमाद्यं विशेषणत्रयं विकल्पेन पक्षे प्रक्षितं, तत्र ब्रह्म वृत्तिव्याप्यमिति मतेनाचं, तदनभ्युपगमे तु शाब्दप्रमां प्रति तात्पर्यप्रमा हेर्तुरिति मतेन द्वितीयं, अन्योन्याश्रयत्वान सा हत्रिति मतेन तृतीयं, तथा च प्रातिभासिकस्यासत्त्वानधिकरणत्वमङ्गीकत-मेव अन्यथा तुच्छवारकासत्त्वानिधकरणत्त्वविद्योपणेनैव तद्यावृ-त्तावेतत्प्रयासवैयर्थ्यापत्तेः एवं च देहात्मैक्यस्यापि पक्षत्वे वाध एव बाघे च सति पक्षविशेवणस्य पक्षत्वस्यासिद्ध्याऽऽश्रयासि। द्वरिप। अत एव स्ववाधकाभिमतावाध्यदोपजन्यज्ञानाविषयत्वे सतीति वा, स्ववाधकाभिमतावाध्यवाधाविषयत्वे सतीति वा, खसमानाधिकर-णक्रमंत्रागभावसमानकालीनज्ञानावाध्यत्वे सतीति वा, विशेषणप्रक्षे-पेपि न निस्तारः देहारमैक्ये पूर्वदोपाव्यावृत्तेरेव। तेऽनुमाऽनुमानमप्रमा सर्वथा हेत्वाभासैत्रस्तत्वाद्वमाणमेवाति तात्पर्यार्थः ॥ ९०॥ ॥ मिथ्यात्वानुमानसाऽनुमानावाध्यत्वोपपितः॥

श्रुत्यनुग्राहकन्त्वाच सदेतोर्व्याप्तिदर्शनात् । मूलप्रमाणसद्भावान्मिथ्यात्वानुमितिर्धुवा ॥ ९१ ॥ न च सन्त्वानुमानं स्याजगत्यर्थिक्रियाक्षमे । स्वामे हि कामिनीसङ्गे व्यभिचाराद्यथाऽनुमा ॥ ९२ ॥ भ्रान्त्याप्रतीयमानेऽर्थे न सत्वं पारमार्थिकं । न हि स्वाप्ने प्रियाद्यर्थे पारमार्थिकता भवेत् ॥ ९३॥ चिदध्यस्तत्वमिध्यात्वे तुल्ये स्वाप्नेऽथ जागरे । अर्थक्रियासमर्थत्वमपि तुल्यं तयोईयोः ॥ ९४ ॥ असदिलक्षणं विश्वमपरोक्षप्रतीतितः । सद्दिलक्षणमप्येत्तद्वाध्यत्त्वात्स्वाप्नवस्तुवत् ॥ ९५॥ सदसत्वे विरुद्धत्त्वाञ्चास्मिन्सम्भवतो यतः । अतोऽनिर्वाच्यता सिद्धचेन्मिण्यात्त्वं तत एव हि॥९६॥ ऐन्द्रजालिकवन्नेशे भ्रान्तत्वापतिरण्व्यपि।

जगन्मिश्यास्वानुमानं सर्वथाऽनवद्यमित्याह—''श्रुतीति'' ॥९१॥ जगत्सत्यत्वानुमानं व्यभिचारदुष्टमित्याह—''न चेति त्रिभिः''॥ ९२॥ ९३॥ ९४॥ अतोमिश्यात्वं सिद्धमित्याह—'' सिद्धलक्ष-णामिति '' द्वाक्यां ॥ ९५॥ ९६॥

॥ मिथ्यात्वसत्वानुमानयोः सम्यत्कदुष्टत्वोपसंहारः ॥
नन्वीश्वरज्ञानविषयस्य प्रपश्चस्य मिथ्यात्वे तस्य भ्रान्तत्वप्रसङ्ग इत्यत आह—'' ऐन्द्रजालिकविदिति '' । अय-

तन्मायाकित्पतत्वेऽपि नापारोक्ष्याद्यसम्भवः ॥ ९७॥ देहात्मैक्यभ्रमे यद्वजीवाविद्याप्रकित्पते । जीवापरोक्ष्यमस्त्येव नाविद्यामाययोर्भिदा ॥ ९८॥ स्वप्नप्रपञ्चवन्मायामात्रमित्यादिसन्नयात ।

मर्थः मिथ्याभूतस्य मिथ्यात्वेनैव ग्रहणादैन्द्रजालिकवद्भान्त-रवायोगादन्यथा सविषयकभ्रमज्ञातृत्वेन भ्रान्तत्वस्य दुर्वारता-पत्तेः । अथनिषेध्यत्वेन ज्ञाने तत्पालनार्थमीश्वरस्य प्रवृत्तिनी स्यादिति चेन्न । ऐन्द्रजालिकप्रवृत्तिवदीश्वरप्रवृत्तेरिप तथाविधत्व-मिति । नतु विमतं नेश्वरमायाकित्पतं तं प्रत्यपरोक्षत्वात् यदेवं त-देवं यथा चैत्रं प्रत्यपरोक्षो घटो न चैत्रमायाकव्वितः विमतं न जीव-कार्रिपतं तस्मिन्सुपुतेऽपि अवस्थितत्वात् आत्मवत्, नचासिद्धिः प्र-त्यभिज्ञानात् अदृष्टाभावे पुनरुत्थानायोगाचेत्याराङ्य समाधत्ते । नाद्यमनुमानं साधु-" तन्मायेति " । पेन्द्रजालिकं प्रत्यप-रोक्षे तन्मायाकित्रते व्यभिचारादित्यर्थः ॥ ९७ ॥ मायाऽविद्ययो-रभेदेन देहात्मैक्यभ्रमे व्यभिचाराद्पि नापरोक्ष्यासिद्धिरित्याह-" देहात्मैक्येति " । द्वितीयेऽनुमानेत्वसिद्धिरित्यर्थः । न च प्रत्यभिज्ञया प्रपञ्चस्य स्थायित्वसिद्धेनीसिद्धिः सुब्रिकालस्थायि-त्वासाधकत्वस्य प्रत्यभिज्ञाया दृष्टिसृष्टिसमर्थने वक्ष्यमाणत्वात् अ-दृष्टादेः कारणात्मनाऽविश्वितत्त्वेन पुनरुत्थानसम्भवाचेति तात्प-॥ ईश्वरस्य भ्रान्तत्वनिरासः ॥

' अ(१)थ न तत रथा न रथयोगा ' इत्यादि श्रुत्या "मा(२)यामात्रं तु कात्सर्चेनानभिन्यक्तस्वरूपत्वादिति '' सूत्रेण च स्वप्रप्रथस्य मिथ्यात्वसाधनेन सर्वसापि प्रपश्चस्य त-

<sup>(</sup>१) इइदारखने ४। १। १०।

<sup>(</sup>२) ब्रह्ममुचे भ• ३। पा॰ २ , स्• ३।

ब्रह्मज्ञानैकवाध्यत्त्वात् तदज्ञानप्रकिततं ॥ ९९ ॥ नार्थातिरिक्तोज्ञानेऽस्ति विशेषस्तत्त्वविन्मतः । अ(१)थेनिव विशेषो हि निराकारतया धियां ॥१००॥ ब्रह्मज्ञानेतराबाध्यब्रह्मान्यासत्व(२)नाश्रयं ।

द्रष्टान्तेन मिथ्यात्त्वं साधितं तथा ब्रह्मज्ञानैकनिवर्यंत्वान्यथानुपप्रयाऽपि तस्याज्ञानकार्यत्वेन मिथ्यात्त्वं सिद्धमित्याह—''स्वभेति" ॥ ९९ ॥ ननु स्वभादिज्ञानमेवार्थिकयाकारि नार्थ स्तच्च ज्ञानमवाध्यं तथा च कथं तद्रष्टान्तेन प्रपञ्जमिथ्यात्वसिद्धिरित्याशङ्काह—''नीर्थेति'' । न हि ज्ञानमात्रस्य सुखादिजनकत्त्वं तथा च कि-श्विद्धशेषितस्यैव तथात्त्वं वाच्यं ज्ञाने च विशेषो नार्थातिरिक्त इत्यत्र वृद्धसंमितमाहार्थेनत्यद्धेन—'' अर्थेनेति''। अर्थपवेत्यर्थः तथा च मिथ्याभूतिवशेषितस्य जनकत्त्वाश्युपगमे मिथ्याभूतत्यापि जनकत्त्वमस्तीत्यर्थः । ननु विषयोपलक्षितस्यैव ज्ञानस्य सुखजनकत्त्वमस्तीत्यर्थः । ननु विषयोपलक्षितस्यैव ज्ञानस्य सुखजनकत्त्वमस्तीत्यर्थः । ननु विषयोपलक्षितस्यैव ज्ञानस्य सुखजनकत्त्वमस्त तत्कुतोविषयस्य जनकत्त्वभिति चन्न । स्वक्षपाणामननुगतत्वया ज्ञानस्वादेश्चातिप्रसक्तत्वपाऽनुगतानितप्रसक्तोपलक्ष्यतावन्यत्वा ज्ञानस्वादेश्चात्वमस्ति।ति भावः ॥ १००॥ ॥ असत्यस्यार्थिकयाकारित्वोपपत्तिः ॥

मिथ्यात्वे च विशेषतोऽनुमानानि, ब्रह्मज्ञानेतरावाध्यब्रह्मान्यासत्त्वानधिकरणत्वं पारमार्थिकसत्त्वाधिकरणावृत्ति ब्रह्मावृतित्त्वात् शुक्तिरूष्यत्ववत् परमार्थसद्भेदवस्, विमतं मिथ्या
ब्रह्मान्यत्वात् शुक्तिरूष्यवत्, परमार्थसत्वं स्वसमानाधिकरणान्योन्याभावप्रतियोग्यवृत्ति सदितरावृत्तित्वात् ब्रह्मत्ववत्, ब्रह्मत्वं एकत्त्वं वा सत्वव्यापकं सत्त्वसमानाधिकरणत्वात् असद्वैरुक्षण्यवत्,
व्याष्यवृत्तिवदादिः जन्याभावातिरिक्तसमानाधिकरणाभावमात्रप्रतियोगी अभावप्रतियोगित्वात् अभिधेयत्ववत्, अभिधेयत्वं हि प-

<sup>(</sup>१) उदयनक्रतकुस्माज्जली सबके ४ म्लो॰ ४

<sup>(</sup> २ ) प्रसन्दि डी ऽप्ययं पाठी ऽचादर्भ पृक्तका नुशीधात् तथैव स्थापित इति जीयम्।

पारमार्थिकसत्वाधिकरणावृत्तिमद्भवेत् ॥ १ ॥ श्वाक्तिरूप्यत्त्ववद्गद्भावृत्तित्वात्सत्यभेदवत् । ब्रह्मान्यत्वाज्ञगत्सर्वं मिथ्या स्याच्छुक्तिरूप्यवत् ॥२॥ ब्रह्मत्वं ब्रह्मवृत्तित्त्वान्न भेदप्रतियोगि तत् । न सन्निष्ठोभवेजातु भेदः सत्प्रतियोगिकः ॥ ३ ॥ मिथ्यात्वं ब्रह्मतुच्छातिरिक्तत्वच्यापकं भवेत् । समस्तिमिथ्यावृत्तित्वाद्यथा दृश्यत्वमिष्यते ॥ ४ ॥ दृश्यत्वं सदवृत्ति स्यादिभधयेकवृत्ति यत् । शुक्तिरूप्यत्ववद्भान्तिसिद्धवस्तुगतं यतः ॥ ५ ॥ परमार्थसिद्धिन्नत्वच्याप्यं दृश्यत्वमस्तु वा । दृश्यान्यावृत्तिधर्मन्त्वात्प्रातिभासिकता समं ॥ ६ ॥ दृश्यान्यावृत्तिधर्मन्त्वात्प्रातिभासिकता समं ॥ ६ ॥

•रमते केवलान्वियत्वाद्वन्योन्याभावमात्रवितयोगि स च समानाधिकरणप्य अस्मन्मते तु मिथ्येवेति नोभयथाऽपि साध्यवैकत्यं,
अत्यन्ताभावः वितयोग्यर्वाच्छन्नवृत्तः नित्याभावन्त्वात् अन्योन्याभाववत्, ब्रह्मन्वं न परमार्थसान्नष्ठान्योन्याभावप्रतियोगितावच्छेदक्तं ब्रह्मवृतिन्वात् असद्वैलक्षण्यवत्, परमार्थसत्वियोगिको भदो
न परमार्थसान्नष्ठः परमार्थसत्वियोगिकत्त्वात् परमार्थसत्वावचिछन्नप्रतियोगिकाभाववत्, मिथ्यान्त्वं ब्रह्मतुच्छोभयातिरिक्तत्वव्यापकं सकलमिथ्यावृत्तित्वात् मिथ्यात्वसमानाधिकरणान्यन्ताभावाप्रतियोगित्वाद्वा दश्यत्ववत्, दश्यत्वं परमार्थसद्वित्तः अभिध्यमात्रवृत्तित्वात् श्रुक्तिक्ष्यत्ववत्, दश्यत्वं परमार्थसद्वित्तत्वव्याप्यं दश्येतरावृत्तिधर्मन्वात् प्रातिभासिकत्ववत् इत्यादिप्रमाणानीत्याह— " ब्रह्मत्यादिप्रातिभासिकतासमित्यन्तैः"

पड्भिः॥१॥२॥३॥४॥५॥६॥

॥ मिथ्यात्वेविशेषाडुमाननिरूपणम् ॥

एवमन्येऽपि मिध्यात्वे विपश्चिद्धिर्यथोचितं । प्रयोगा ऊहनीयाः स्युर्वोदध्वान्तप्रहाणये ॥ ७ ॥ हेतवोभीष्टिसिद्धर्थं सम्यञ्चो बहवश्च नः । अल्पाः परस्य दुष्टाश्च ज्ञातन्या युक्तिभिर्बुधैः ॥ ८ ॥

एवमन्येऽपि प्रयोगा ऊह्नीयाइत्याह— " एवमिति " । पतत्पदात्त्यन्ताभावः पतत्तन्तुनिष्ठः पतत्पदानाद्यभावत्वात् पत-त्पदान्योन्याभाववत्, तन्तुनाशजन्यपदनाशस्य कदापि तन्तुवृत्तिता नास्तीति तत्र व्यभिचारवारणायानादिपदं, यस्य पटस्याश्रयवि-भागेन नाशस्तदस्यन्ताभावस्य पक्षत्वे त्वनादिपदमनादेयमेव, अत्र चैतःपटप्रतियोगिकात्यन्ताभावस्वावच्छित्रस्य पक्षीकरणात्र सम्ब-न्धान्तरेणात्यन्ताभावभादायांशतः सिद्धसाधनं पक्षतावच्छेदका-वच्छेदेन साध्यसिद्धेरुद्देश्यत्वात् । समवायसम्बन्धावच्छित्रोञ्यधिः करणधर्मानविच्छन्नश्च यएतत्परात्यन्ताभावः सएव वा पक्षः त-न्त्राद्धेन च पटोपादानकारणमुक्तं तत्र च प्रागभावस्य सत्वात् न तेन व्यभिचारः । यद्वा समवायसम्बन्धाविच्छन्नोऽयमेतत्पटात्य-न्ताभावः एतत्तन्तुनिष्ठः एतत्परप्रतियोगिकात्यन्ताभावत्त्वात् स-म्बन्धान्तराविच्छन्नैतत्परात्यन्ताभाववदिति विशिष्यानुमानं ऊ-हनीयमिति भावः ॥ ७ ॥ पराभिमतानुमानगतहेतुभ्यो दुप्टेभ्योऽहपे-भ्यश्च स्वमताभिमतानुमानगतहेतूनां बाहुल्यं समीचीनत्वं स्पष्ट-मेवेति युक्तिभिरेव ज्ञातव्य मिल्याह—" हेतवइति "॥ <॥

॥ मिथ्यात्वे विशेषानुमानोपसंहारः॥

नन्वस्तु शब्दवाधः तथा हि। " विश्वं(१)सत्यं "यचि(२)केतस-त्यमित्तन्न मोवं' 'या(३)थातथ्यतोऽर्थान् व्यद्धाच्छाश्वती अयः समा-

<sup>(</sup>१) ऋवसंहितायां हितीयाष्ट्रके ७ ऋध्यार्थ ३ वर्गे ऋक ३।

<sup>(</sup>२) ऋक्षंहितायामष्टमाष्टके १ अध्याय १० वर्गे ऋक् १ :

<sup>(</sup>३) द्यावास्योपनिषदिमन्तः पा

शब्दबाध्यं न मिथ्यान्त्वं शब्दतात्पर्यमद्दये । तन्न सिन्धेद्यतः सर्वविश्वमिथ्यात्वमन्तरा ॥ ९ ॥ विश्वं सत्यमिति श्रौतं वाक्यं स्तुति परं मतं । तैकालिकनिषेधोऽस्याभिमतोऽस्त्यद्दयश्रुतेः ॥ १० ॥ तात्पर्यलिङ्गसंयुक्ता श्रुतिरद्दैततत्परा ।

भ्य" इत्यादिश्रुतिभिर्धिश्वसत्यत्वप्रतिपादनादित्याराङ्क्य श्रुतेस्तत्र ता-रपर्याभावान्मैवमित्याह—''श्रुब्द्बाध्यमिति'' | पतदुक्तं भवति— " विश्वं सत्यं मधवानायुवो " रित्यादिश्रुतिवाक्यस्य स्तुतिपरतया नास्य विश्वस्य सत्यत्त्वे तात्पर्यम् । " यच्चिकतसत्त्यमितन्न मोघ " मित्यादिश्रुतेरिन्द्रस्तुतिपरतया न विश्वसत्यत्वे तात्पर्यम् । " या-याधातय्यतोऽर्थानिति " श्रुतिने तत्सत्यत्वे प्रमाणं प्रत्यक्षसि-द्धानुवादकत्वात् त्रैकालिकसत्त्वनिषेधश्रुतिविरोधेन विश्वस-त्यत्वश्रुतेस्त्रैकालिकसत्त्वपरत्वाभावो निश्चीयते । नच वैप-रीत्यमेव किन्न स्याद्विनगमकाभावादितिवाच्यं तात्पर्यान्यथा-नुपपत्तिगतिसामान्यानामेव विनिगमकत्वादिति ॥ ९॥॥१०॥

अद्वैतश्रुतिर्हि पड्विधिलिङ्गतात्पर्योपेता, तत्र त्रिविधं तात्प-र्यलिङ्गं प्रामाण्यशरीरघटकमर्थनिष्ठं अज्ञातत्वमवाधितत्त्वं प्रयोज-नवत्वं च, त्रिविधं तु शब्दनिष्ठमतिप्रसङ्गवारकं उपक्रमोपसंहार-योरैक्यरूप्यं अञ्चासोऽर्थवादश्चेति, तत्र शब्दनिष्ठलिङ्गत्रये तावन्न विवादः सर्वासामेवोपनिषदामेवं वृत्तत्त्वात् मानान्तरासिद्धतया मोक्षहेतुज्ञानविषयतया चाज्ञातत्त्वं सप्रयोजनत्त्वं च निर्विवादमेव अवाधितत्त्वमात्रं सन्दिग्धं तन्नान्यथानुपर्यात्तगतिसामान्याञ्चयां नि-

ततापि त्रिविधं लिङ्गमर्थनिष्ठं प्रमावहं ॥ ११ ॥ अज्ञातत्वादिभेदेन निर्विवादं सतां मतं । शब्दनिष्ठं तु त्रिविधं प्रसक्त्यन्तरवारकं ॥ १२ ॥ उपक्रमोपसंहत्योरैक्यरूप्यमिहादिमं। अभ्यासश्चार्थवादश्च निर्विवादमिति त्रयं ॥ १३॥ अज्ञात-त्वं मतं मानान्तरासिद्धे चिदद्वये। सप्रयोजनता मोक्षहेतुधीविषयत्वतः॥ १४॥ अबाधित-त्वं सन्दिग्धं तच निणीयते स्फुटम् । अन्यथाऽनुपपन्त्या च गतिसामान्यतस्तथा ॥ १५॥ न हि विश्वनिषेधात्मा द्वैतं स्याद्यावहारिकं । येन तत्र श्रुतेः सिद्धेत्प्रामाण्यं व्यावहारिकं ॥ १६। अतस्तत्र श्रुतेरस्ति प्रामाण्यं तात्विकं परं । व्यावहारिकसत्यन्त्वं द्वैते तत्र श्रुतेरि ॥ १७ ॥

र्णीयते पतत्सर्वमनिमिनिधायाह्—" तात्पर्ये " त्यादिपञ्चिभः ॥ ११ ॥ १२ ॥ १३ ॥ १४ ॥ १५ ॥

॥ अद्वैतश्चतेस्तात्पर्यत्विङ्गापेतत्वोपपत्तिः॥
अद्वैतश्चतेस्तात्त्वकं प्रामाण्यं तात्विकवस्तुविषयत्त्वात् । द्वैतश्चतेस्तु
व्यावहारिकं व्यावहारिकवस्तुविषयत्त्वादिति व्यवस्थां विषयमेदेन
दर्शयति—" नहीति " सार्द्धद्वयेन ॥ १६॥ १७॥ परस्परविरुद्धयोद्धयोस्तात्विकत्वं न सम्भवतीत्याह—" मिथ " इत्य-

व्यावहारिकमेवास्ति प्रामाण्यं न तु तान्त्वकं ।

मिथो विरुद्धयोर्नास्ति तान्त्विकत्त्वप्रयोगतः ॥ १८ ॥

विरुवसत्यत्ववाक्यस्य गतिरस्त्यन्यथैव हि ।

सामानाधिकरण्यं हि यतः सिद्धं चतुर्विधं ॥ १९ ॥

अध्यासे स्यादिदंरूप्यमभेदे तत्वमस्यि ।

स्थाणुः पुमांस्तु बाधायां वैशिष्टचे नीलमुत्पलं ॥ २० ॥

अध्यासे वाथ बाधायां विरुवं सत्त्यमितीष्यते ।

न तेनाद्दैततात्पर्यवतोवाक्यस्य बाधनं ॥ २१ ॥

यन्त्वेकाकी न रमत इति गीः सप्रपञ्चतां ।

द्वेन । वस्तुनि विकल्पासम्भवात्तात्विकव्यावहारिकप्रामाण्य-भेदेन च व्यवस्थोपपत्तेरित्यनवद्यमिति भावः ॥ १८ ॥ स्तुतिपरत्वे-नावधारितस्य विश्वसत्त्यत्ववाक्यत्येवान्यथा व्याख्यातुमुचितत्त्य-मित्त्यभिष्रेत्याह— " विश्वसत्यत्वेति " ॥ १९ ॥ उक्तं सामा-नाधिकरण्यचातुर्विध्यं विभजते—" अध्यासे " इति ॥ २०॥ विश्वं सत्यमित्यत्र वाधायामध्यासे वा सामानाधिकरण्योपपत्तेर्न तस्य षड्विधतात्पर्यतिङ्कोपेताद्वैतश्चतिबाधकत्वमित्याह—" अध्या-सेइति " । ॥ २१ ॥

॥ विश्वसत्यस्वविषादिनीनां श्रुतीनामर्थान्तरपरत्वोपवर्णनम् ॥ अथ " (१)तस्मादेकाकी न रमत " इति श्रुतेः सवपश्च-तापि पुरुषार्थः स्यादिति नेत्याह—" यित्विति " । "(२)द्विती-

<sup>(</sup>१) ब्रुह्रदारप्यके १।४।३।

<sup>(</sup>२) ब्रह्मारक्षिते १। ४।२।

पुमर्थमाह तन्नैवं सा ऽविवेकिपरा श्रुतिः ॥ २२ ॥ एकधैवेति वेदान्तः साक्षान्मोक्षैकहेतुतां । प्राहाद्वैतात्मबोधस्य निष्प्रपञ्चैकतत्परः ॥ २३ ॥ विश्वसत्यत्वगीस्तस्माद्यावहारिकसत्वगा । ब्रह्मज्ञानेतराबाध्यं व्यावहारिकमिष्यंते ॥ २४ ॥

याद्वैभयंभवतीति " श्रुतेः तस्याः सप्रपञ्चताया दुःखसाधन-त्वेन पुरुषार्थत्वायोगात्कर्मकाण्डवदस्याः श्रुतेरविवेकिपुरुषपर-त्वाच न तथात्त्वमित्यर्थः ॥ २२ ॥ ननु—" (१)पृथगात्मानं प्रेरि-तारं च मत्त्वा जुएस्तेनाष्ट्रतत्वमेतीति " भेदज्ञानस्य मोक्षहे-तुत्वश्रवणात्कथं न सप्रपञ्चता पुरुषार्थद्दस्याराङ्क्याह—"एकधे-ति" | एक(२) वैवानुद्रष्टव्यमित्यादिवाक्यस्वारस्यादभेदज्ञानस्येव सा-क्षान्मुक्तिहेतृत्वं प्रेरकपृथत्कदृष्टेः सगुणाब्रह्मज्ञानस्यापि परम्पर-योपकारकत्वान्मतेः पूर्वे न तु तदुत्तर्रामिति तात्वर्यार्थः ॥ २३ ॥

॥ सप्रपञ्चतायाः पुरुषार्थत्वनिरासः॥

अतएव सत्यत्वश्रुतिविरोधेन मिष्ठ्यात्वश्रुतिरेवान्यपरेत्यपि न, ष-इविधिलङ्कतात्पर्योपेतत्वेन मिष्ठ्यात्वश्रुतेरनन्यपरत्या प्रवलत्वा-द्वैदिकतात्पर्यविषयस्य च तात्त्विकत्त्वनियमेन तात्पर्यक्षापकानामपि लिङ्कानामर्थत्रथात्वएव पर्यवसानात्सत्वश्रुतिवाक्यस्थपदानां चा-न्यपरत्वात्र सत्वे तात्पर्यलिङ्कराङ्केत्यभिष्रेत्याह— " विश्वसत्य-त्वेति" । व्यावहारिकत्त्वं च ब्रह्मज्ञानेतराबाध्यत्वं न त्वबाध्यत्वं मिष्ठ्यात्ववोधकश्रुतिविरोधादिति भावः॥ २४॥

<sup>(</sup>१) बेतायतरीप्रनिषदि प्र॰ घ॰ मन्तः। (२) इहरारख्यते ४।४।२०।

अप्रामाण्यप्रसङ्गोऽपि न सत्यत्वश्रुतेर्भम ।
अतन्त्वावेदकत्वेन स्यादिनष्टकरो मनाक् ॥ २५ ॥
तात्पर्येण तु सर्वासां श्रुतीनां सम्मृतं समं ।
अस्मित्सिद्धान्तगं तत्त्वावेदकत्वं समन्वयात् ॥ २६ ॥
अनन्यशेषिभ्यात्वश्रुतेः स्वार्थपरत्वतः ।
अन्यशेषतया विश्वसत्यत्वश्रुतिरन्यगा ॥ २७ ॥
तत्परन्त्वेन चाद्दैतश्रुतेः प्राबल्यिभष्यते ।
ततो न तिद्दरोधेन सत्यं विश्वं वदेळ्कितिः ॥ २८ ॥

नतु प्रपञ्चसत्यत्वश्चतरप्रामागयप्रसङ्ग इत्याशङ्ख निराचएे-" अप्रामाण्येति " द्वाभ्यां । अतस्त्रावेदकस्यक्रपाप्रामास्य-स्यावान्तरतात्पर्यमादायेष्टत्वात्, परमतात्पर्येण तु सर्वश्रुतीनामपि तत्त्वावदकत्वं समं, प्रातिभासिकव्यावृत्तस्य व्यावहारिकस्य तद्व-तिनत्प्रकारकत्वादिक्रपस्य निराकर्त्त्रस्यक्यत्वात् सांव्यवहारिकं प्रामाण्यमञ्जाहतमेवेति तात्पर्यार्थः ॥ २५ ॥ २६ ॥ नजु यदि सत्व-श्रुतिः प्रत्यक्षप्राप्त्यर्थत्वाच स्वार्थपरा तर्हि मिध्यात्वश्रुतिरापि त-द्विरुद्धार्थत्वात्स्वार्थपरा न स्यात् तत्वातितद्विरोधयोस्तात्पर्यामा-वहेरवोहभयत्रापि समत्वादित्याशङ्काह—" अनन्येति "। चन्द्राधिकपरिम्राणवोधकागमस्येव **अत्यक्षापेक्षया** वोधकागमस्य वलवन्वेन प्रत्यक्षप्राप्तानुवादिसत्वश्रुत्यपेक्षयार्थप वः लवत्वात प्राप्तार्थापानार्थयाविरोधे प्राप्तार्थस्याऽप्राप्तविध्यर्थत्वेना-न्यशेषत्वनियमाद्रप्राप्तार्थस्यैवानन्यशेषत्वेन च बलवत्वात् अन-न्यशेषिमध्यात्वश्चतिविरोधात्र प्रत्यक्षागृहीतित्रिकालाबाध्यत्वरूप-स यत्वपरा विश्वसत्यत्वश्रुतिरिति । अद्वैतश्रुतेश्च प्रावस्ये निरव-काशस्त्रतात्पर्यवत्वादिकमेव प्रयोजकं नान्यदिति इयोसात्प-र्यार्थः ॥ २७ ॥ २८ ॥

॥ विदव्मिथ्यात्वानुमानस्याऽऽगमादिवाधोद्धारः ॥

पक्षादीनां हि मिथ्यात्वबोधनेऽषि न नः क्षतिः । साधकस्य च मिथ्यात्वे न क्षतिः सत्वसाधने ॥ २९॥ प्रतिबिम्बस्य बिम्बैकसाधनत्वमिहेक्ष्यते । तस्य बिम्बात्मना सत्वे मिथ्यात्वं तु स्वरूपतः ॥३०॥ शुभादिसृचकत्त्वं हि स्वाप्तार्थस्यासतोऽपि च ।

नतु सत्वसाधकानां मिथ्यात्वसाधकानुमानेभ्यः प्रावत्यं, मि-थ्यात्वसाधकप्रतिज्ञाद्यपनीतपक्षादीनां मिथ्यात्त्वावोधने सर्वमि-थ्यास्वासिद्धिः तद्वोधने परस्परव्याहितराश्रयासिद्ध्यादिकं चेत्या-शङ्ख्य मिथ्यात्वसाधकप्रतिज्ञाद्यपनीतपक्षादीनां मिथ्यात्ववोधनोपि व्याहत्यभावात् प्रतिज्ञादिभिस्तेषां त्रिकालावाध्यस्वक्रपसस्वाप्रतिपा-दनान्मैवमित्यभिष्रेत्याह—" पक्षादीनामिति " । मिथ्यात्वस्य मिथ्यात्वेपि तत्त्वावेदकश्रुतिवेद्यत्वोपपत्तिः सत्त्वेन सत इव मिथ्या-रवेन मिथ्याभूतस्यापि प्रमाणगम्यत्वाविरोधात् एकांशे तत्वावेद-कत्वाभावे प्यंशान्तरे तत्वावेदकत्वोपपत्तंरिति पुरेरितमित्यर्थः। नजु साधकत्वान्यथाजुपपत्या परमार्थसत्वमायाति परमार्थसतएव साधकत्वादित्यतआह- " साधकस्येति " । परमार्थसत्वस्य साधकतायामतन्त्रत्वेन तद्भावर्शपन साधकतानुपपत्तिः।वस्तुतस्तु ज्ञाताज्ञातसाधारणं व्यावहारिकसत्वमेव तन्त्रं तच्च ब्रह्मज्ञानेतरावा-ध्यत्वमेवेति न काचिद्धानिः साधकत्वस्यति शेषः॥ २९॥ नेदम-हृष्टचरं लोकं प्रति विम्वस्य मिथ्यात्वेऽपि विम्वसाधकत्वं दृष्टामिलाह्-" प्रतिविम्बस्येति " । प्रतिविम्वे विम्वसाधकत्वं तावदिस्त तस्य विस्वातमना सत्त्वेपि प्रतिविस्वाकारेणासत्त्वात् परमार्थसत्त्वं न साधकत्वे प्रयोजकमित्यर्थः ॥ ३० ॥ एवं स्वाप्तार्थस्याऽसतोऽपि श्रमा-ग्रुभस्चकत्त्वमित्याह—" शुभादीति " । वर्णारोपितहस्रत्व-

वर्णारोपितदीर्घत्त्वाद्यपि सन्त्यार्थबोधकं ॥ ३१ ॥ मायाकित्पतहस्त्यादिर्भयकम्पादिकारणं । अतो न तात्विकं सत्वं साधकन्त्वे प्रयोजकं ॥ ३२ ॥ अर्थाविच्छन्नमेवास्ति ज्ञानं सर्वत्र कारणं ।

द्वीर्घत्यादीनां च नगो नागइत्यादावर्धविशेषप्रत्यायकत्वं इष्ट-मित्यर्थः ॥ ३१ ॥

मायाकित्पतहस्त्यादे रज्जुसर्पादेश्च भयादिहेतुत्वं सवितृसुषि-रस्य च मरणसूचकत्वं राङ्काविषस्य च मरणहेतुत्वं दृष्टं तथाऽत्रापि स्यादेवेत्याह—" मायेति ''। ॥ ३२॥ नतु तत्र शङ्केव भयमु-त्पाद्य धातुब्याकुळतामुत्पादयतीति सैव मरगाहेतुर्नेतु शङ्कितं विषम-पि, एवं 'पु(१)रुपं कृष्णं कृष्णदन्तं पश्यती'त्यादिश्रुतिवलात्स्वाप्तदर्श-नसेव शुभादिस्चकत्वं, एवं सवितृर्सापरमायागजादीनामपि ज्ञा-नमेव तत्तद्थीकियाकारि न तु तद्थींशंप तथा च सर्वत्रोदाहृतस्यलेख ज्ञानमेव हेतः तच खरूपतः सत्यमेव अन्वयव्यतिरेकाविप ज्ञान-स्यैव कारणतां त्राहयतः न हि सन्निहितमपि सपमजानानोविसे-तीलाशङ्काह—''अथीविच्छन्नमिति"। पतदुक्तं भवति स्व-मे जागरे वात्कृष्टकलधौतद्रश्नीदुत्कृष्टं सुखं उत्कृष्टसपीदिद्शीना-चोत्कृष्टभयादि दृश्यते विषयस्याकारणत्वे तदुत्कर्षानुविधानं कार्ये न स्यात, न च ज्ञानप्रकर्पादेव तत्प्रकर्पः ज्ञानेपि विषयगतप्रकर्पं वि-हायान्यस्य प्रकर्पस्याभावात् । अथ ज्ञानगता जातिरेव प्रकर्पः न, चा-क्षवत्वादिना सङ्करप्रसङ्गात् विषयप्रकर्षेणैवोपपत्तौ चाक्षवत्वादि-व्याच्यजात्यक्रीकारे गौरवान्मानाभावाच, किं च ज्ञानस्य भयादिज-नकत्वे सर्पाद्यविक्रित्रत्वमेव कारणतावच्छेदकमास्थेयं ज्ञानत्वेन

<sup>(</sup>१) ऐतरेवारण्यके १।२।४:७।१६।

न केवलमतोप्यर्थो हेतुरस्ति मृषात्मकः ॥ ३३ ॥ नह्यर्थगतमौत्कृष्ट्यं विना ज्ञानं सुखादिके । शक्तोन्त्यौत्कृष्ट्यमाधातुमितोऽर्थस्तत्र कारणं ॥ ३४ ॥ न चाप्रयोजकं मिध्यात्वानुमानं यतोऽन्यथा । दग्दश्ययोहिं सम्बन्धो दृश्यसन्त्वे न सम्भवेत् ॥३५॥

जनकत्त्वेऽतिष्रसङ्गात् तथा च मिथ्यार्थाविच्छिन्नत्वाकारेण ज्ञानस्य मिथ्यात्वात् जनकतावच्छेदकरूपेण च मिथ्यात्वे रूपान्तरेण स-त्वमप्यसत्त्वान्नातिरिच्यते ऽनुपयोगादिति तस्मात्सद्विविक्तं साध-कमिति सिद्धमिति ॥ ३३ ॥ ३४ ॥

## ॥ असतामापि साधकत्त्वे युक्तिप्रदर्शनम् ॥

ननु मिथ्यात्वानुमानमप्रयोजकं सत्त्यत्वेऽिष दृश्यत्वोषपत्तेरि-स्याशङ्क्य दृश्दश्यसम्बन्धानुपपतेर्न हि ज्ञानं ज्ञेयासम्बद्धमेव प्रकाश-कमितप्रसङ्गात् नापि संवद्धं आत्मस्वरूपस्य तद्गुणस्य वा ज्ञानस्य ज्ञेयेन संयोग(१)समवाययोरमावादन्यस्य चानाध्यासिकस्य सम्बन्धस्याभावान्मैवामित्यभिष्ठत्याह—" नचेति " सार्द्धन। आध्यासिक एव सम्बन्धो दृग्दश्ययोरिनो मिथ्यास्वानुमानं नाप्रयोज्जकमित्यर्थः ॥ ३५॥ स्यादेतत्सर्वस्यापि दृश्यस्य ब्रह्मात्मकदृग-

<sup>(</sup>१) गुणांदी नात्मनः संयोगः द्रयोऽपि तस्यातीतलादिकाल उत्पत्तिकाले वा न सः न चीत्पत्तिकाले संयोगो मासु पतौतादौ तदीयम्चा उवस्यासंयोगदारकः सम्बन्ध एव गुणादाविष द्रयदारित वाच्यम् । चुट्रादिनिरवयवस्त्रेन तत्र तद्रगुणादौ च तद्रमुखात् सा-वयव एव संयोगस्य स्त्रीकाराद्विरवयवेऽवक्के दकत्ता सभावात् दिकालविशेषणां तु बुट्रा-दौ सम्बन्धस्य देशिकव्याप्यवित्तितया देशिकाव्याप्यवित्तिस्वभावसंयोगादाववक्के दकत्वाऽस-भावात् भावागुणालन् न ज्ञानस्य सम्भवति तत्र मनस एवीपादानलादन्यथाऽऽत्मनस्वी-पादानलं मनसी निम्ललमित्यव गौरवात् भावाकपञ्चानस्य नगदुपादानस्य समवायो नातीतादौ सभवति न वाऽनादौ दति ध्येयम् ।

तस्मादाध्यासिकः सिद्धः सम्बन्धो दृशिदृश्ययोः । साक्षाचिद्दृष्ट्यप्रकाशः स्यात्स्वसंसृष्टप्रकाशकः ॥३६॥ दृश्याधिष्ठानरूपेण न परम्परया भवेत । वृन्त्याऽऽवरणभङ्गे चित्प्रकाशोऽनावृतः स्वतः ॥३७॥ अतो वृत्तेः पुरा दृश्याप्रतीति रुपपद्यते ।

ध्यस्तत्वेपि कस्य चित्कदाचित्कं चित्प्रति प्रकाशाय त्वयापि तन्त-त्सित्रकृष्टीन्द्रयजन्यतत्तद्वाकारवृत्तिद्वारक प्रवानावृतद्कसम्बन्धः स्वीकृतः तथा च सत्यत्वेपि तद्वारक एव सम्बन्धोऽस्तु किमाध्या-सिकसम्बन्धदुर्व्यसनेन न हि भवतां विश्वानवादिनामिव तत्तज्ञाने तत्तदर्थाध्यासस्वीकारः शुद्धदशः स्वतो भेदाभावात् उपाधिविधि-ष्टाया भेदोप घटादिवत्तस्या अपि मिध्यात्वेनाधिष्ठानत्वायोगादितिचे-न्नेत्याह—" साक्षादिति " । प्रकाशस्य साक्षात्स्वसंस्टप्रका-शस्वनियमेन चैतन्यस्य परम्परासम्बन्धेन विषयप्रकाशकरवायोगात न हि प्रदीपः परम्परासम्बद्धं प्रकाशयति अतो विषयाधिष्ठानचैत-न्यमनावृतमेव प्रकाशकं आवरणभङ्गश्च वृत्त्या, अतो वृत्तेः पूर्वमा-ध्यासिकसम्बम्धे विद्यमानेपि दश्याप्रतीतिरुपपन्ना अत एव वृत्तिप्र-तिबि म्बितचैतन्यस्य घटप्रकाशकत्वे आध्यासिकसम्बन्धस्या तन्त्रतापातः घटाभिव्यक्तचैतन्यस्य घटप्रकाशकत्वे आवश्यकेन इ-त्तिप्रतिविभिवतचैतन्येनैव घटप्रकाशोपपत्तौ तद्धिष्ठानचिद्धभिव्य-किकल्पनायोग इति निरस्तं, परोक्षविलक्षणस्फ्रटतरव्यवहाराधै वि-षयाधिष्ठानचैतन्याभिव्यक्तिकल्पनाया युक्तत्वादिति सार्द्धद्यता-त्पर्यार्थः ॥ ३६ ॥ ३७ ॥

॥ दश्यत्वादिहेतोरप्रयोजकत्वनिरासः॥

ननु घटादेः खसन्निकृष्टेन्द्रियजन्यस्वज्ञानात्पूर्वं सत्वेन तत्राध्या-सो न युक्तः न च या घटेन्द्रियसन्निकर्षवृत्तिस्तया घटस्य न प्रकाशो-येन चप्रकाशो घटाधिष्ठानचैतन्येन न तत्सन्निकर्षजमिति वाच्यं, वृत्य- धीवृत्तेरुदयातपूर्वमज्ञातार्थप्रसिद्धये ॥ ३८ ॥ धीवृत्तिव्यतिरिक्तस्य ज्ञानस्यावश्यकत्वतः । अन्यथा साधकाभावे स्यादर्थो नरशृङ्गवत ॥ ३९ ॥ वृत्तिरूपं न तइज्ञानं किं तु साक्षि चिदद्धयं । वृत्तिगोतपितनाशाद्यसंस्पृष्टं विविधं खवत ॥ ४० ॥ अज्ञानसाधकत्त्वात्तन्नाज्ञानिविनर्वतकं । तच्च वृत्त्युपरक्तं सदज्ञानान्ध्यनिवर्तकं ॥ ४९ ॥ स(१)र्वतीर्थदृशां सिद्धिः स्वाभिप्रेतस्य वस्तुनः ।

तिरिक्ते शाने मानाभावात् अज्ञानिन इत्तरेपि ततएव भावादिति दे-श्रेत्याह — धीवृत्तरिति " । अन्यथा तस्य साधकाभावेन नर-श्रुङ्गतुव्यतया सन्निकर्षतज्ञन्यज्ञानहेतुन्वेन प्राक्तसत्वकरणना निष्य-माणिका स्वात् तस्माद्यादयस्य घटादेरिन्द्रियसन्निकर्पाश्रयत्वेन ज्ञान-कारणत्वं तादशस्य साधकं किं चिन्मानमवद्यमभ्युपंयं(२)तच्च मानं न वृत्तिक्षपं तदानीं वृत्तिकारणाप्रवृत्तेरिति तद्विलक्षणं नित्यं स्वप्र-काशमेकमेव लाघवात् वृत्तिगतोत्पत्तिविनाशज्ञद्वत्वादिभिरसंस्पृष्टं नानाविधोपाधिसम्बन्धान्नानाविधव्यवहारमाग्भवति नभ इव घटा-द्युपाधिभेदेनेति सार्कद्वययोजना ॥ ३८ ॥ ३० ॥ ४० ॥

सर्वाज्ञानसाधके साक्षिचैतन्ये तस्मिन् घटादेरध्यास इति कह-नुपत्तिरित्यभित्रेत्याह—"अज्ञानेति" ॥४१॥ तत्र वार्त्तिकवचनानि

<sup>(</sup>१) ब्रइटारण्यक ४ प॰ ३ वाः वार्तिके सी॰ १५६न

<sup>(</sup>२) प्रनाषाऽन्ययतिरिक्षयीरग्रहेण कार्यकारणभावायहात् सर्वा मानसेयाद्-म्यवस्थी च्छिबेतेति श्रेषः।

यदम्युपगमादेव तिसि दिर्वार्थते कुतः ॥ ४२ ॥
स(१) र्वतीर्थदृशां तावत्सामान्यं मानलक्षणं ।
अज्ञातार्थावगमनं त्वदुक्ते तन्न युज्यते ॥ ४३ ॥
स्वतः(२) सिद्धोऽथ वासिद्धो देहादिस्ते भवन्भवेत ।
प्रमाणानां प्रमाणक्त्वं नोभयत्रापि लभ्यते ॥ ४४ ॥
प्रमा(३)णान्यन्तरेणापि देहादिश्चेत्प्रसिद्धाति ।
वद प्रमाणैः कोन्वर्थो न हि सिद्धस्य साधनं ॥ ४५ ॥
स्व(४) तोऽसिद्धे प्रमेये तु नासतो व्यक्षिका प्रमा ।
नाभिव्यनिक सिवता शश्चान्नं स्फुरन्निष ॥ ४६ ॥
प्रतिबिम्बितचैतन्यं घटाधिष्ठानतोऽपृथक् ।
सर्वावभासकन्त्वं चिद्धस्तुनोऽतोऽद्धयात्मनः॥ ४७ ॥
चिद्दध्यस्तत्या सर्वे चिद्दन्नों ककारणं ।

दर्शयति ॥ ४२ ॥ ४३ ॥ ४४ ॥ ४५ ॥ ४६ ॥ वृत्तिप्रतिविभ्वितचैतन्य-स्य घटाधिष्ठानचैतन्येन सह भेदाभावाचैतन्यस्यैकत्वमेवेत्यभिष्र-त्याह—" वृत्तीति "॥ ४७ ॥

चेतन्यमात्राज्ञानजन्यत्वात्तञ्ज्ञानीनवर्त्यत्वाच घटादिप्रपञ्चस्याध्य- स्तत्वमेवेति सिद्धान्तरहस्यमाह—"अत इति"। सदिति प्रतीय-

<sup>(</sup>१) ब्रह्मदारणयके ४ भ । १ ब्रा॰ वार्तिके भ्री॰ १५८।

<sup>(</sup>२) ब्रह्मारण्यते ४ भ ॰ ३ ब्रा॰ वार्तिके स्री ॰ १६०।

<sup>(</sup>३) इ० ४ ४० ३ बा० वा उली० १६१।

<sup>(</sup>४) इ. ४ भ ० ३ ब्रा० वा० प्रली० १६२।

चिज्ज्ञानेनैव बाध्यं तन्न चितोऽतः पृथङमनाक् ॥४८॥ विश्वस्याध्यासिकन्त्वेपि प्रातिभासिकवस्तुतः । वैलक्षण्यं पुरा वृत्तेश्चिदध्यस्तं घटादि यत् ॥ ४९॥ इन्द्रियद्वारतश्चित्तं तत्संयुक्तं घटादिकं ।

मानाधिष्ठानचैतन्यानुविद्धतया प्रतीयमानमप्यस्त्येव तस्माज्ञगत्स-त्यत्वे दग्दश्यसम्बन्धानुपपित्तर्देदैवेति भावः ॥ ४८ ॥ ननु विश्व-स्याध्यासिकत्त्वे प्रातिमासिकस्थल इव विषयेन्द्रियसिक्रकर्षाधीना-याः प्रतिकर्मव्यवस्थाया अनुपपित्तरिति चेन्मैविमत्याह—'' विश्व-स्यति '' | वृत्तेः पूर्वमेव घटादीनां चैतन्येऽध्यासेन प्रातिमासि-कस्थलापेक्षया वैलक्षण्यात्प्रतिकर्मव्यवस्था सिद्धात्येवेत्यर्थः ॥ ४९ ॥

॥ विश्वसत्यत्त्वे हग्दश्यसम्बन्धानुपपत्तिः॥

अन्तः करणं चक्कवंत्ते जोवयवि तच्चेन्द्रियद्वारेण तत्संयुक्तं विषयं व्याप्य तदाकारं भवति यथा नद्याद्युद्ध प्रणाड्या निः स्त्य केदाराद्याकारं भवति सेव वृक्तिरित्युच्यतइत्याह—"इन्द्रियद्वार-त इति" । तत्र जीवचैतन्यमविद्योपाधिकं सत्सर्वगतं अन्तः करणोपाधिकं सत्परिच्छित्रमितिमतद्वयं, तत्राद्ये विषयावभासकं जीवचैतन्यं द्वितीये ब्रह्मचैतन्यं आद्यपक्षेषि जीवचैतन्यमविद्यानावृत्तमावृतं वा तत्राद्ये वृतिर्जीवचैतन्यस्य विषयोपरागार्था, द्वितीये त्वावरणाभिभवार्था, परिच्छित्रत्वपक्षे तु जीवचैतन्यस्य विषयप्रकाशकतद्यिष्ठानचैतन्याभेदाभिव्याक्तिसिद्ध्ये, अनावृतस्वपक्षेद्यानावृतं सर्वगतमिप जीवचैतन्यं तत्तद्यकारवृत्येवोषरज्यते न तु विषये असङ्गत्वात् यथा गोत्वं सर्वगतमिप साक्नादिमद्यक्ताऽभिव्य-ज्यते न तु केदारादिमद्यक्ताः इत्याद्यपपादितं प्रत्यक्तत्वचन्तामणौ

विषयं व्याप्य तेजस्त्वात्तदाकारं भवत्यपि ॥ ५० ॥ अविद्योपाधिको जीवः सर्वन्यापी मतः कचित् । तथाऽन्तःकरणोपाधिः परिच्छिन्नो मतः कचित् ॥५१॥ तवाद्ये विषयाभासि जीवचैतन्यमिष्यते । हितीये ब्रह्मचैतन्यं विशेषोऽयं विविच्यतां ॥ ५२ ॥ जीवस्यानावृतत्वे वाऽवृतत्वेवा मते भवेत्। विषयोपरागार्था वा ऽऽवरणाभिभवाय वा ॥ ५३ ॥ वृन्तिः स्यात्सर्वगत्वेऽस्य प्रतिकर्मव्यवस्थितौ । परिच्छिन्नत्वपक्षे साऽभेदाभिन्यक्तये मता ॥ ५७ ॥ उपपादनमेतेषां युक्तिभिर्विस्तरेण तु । ज्ञेयमस्मत्कृते प्रन्यक्तत्वचिन्तामणौ स्फुटं ॥ ५५ ॥ अतः सत्यामविद्यायां शक्तरेभिभवादपि । त्लाज्ञानक्षतेर्वा स्यादेकदेशिवनाशतः ॥ ५६ ॥

पञ्चमप्रकरणे विस्तरेणाभिहितमित्यभिष्ठेत्याह-"अविद्योपाधिक"

इति पञ्चकेन ॥ ५० ॥ ५१ ॥ ५२ ॥ ५३ ॥ ५४ ॥
॥ मतभेदेन वृत्तेक्षपयोगिनक्षपण्णम् ॥
तत्र प्रतिकर्मन्यवस्थाया न का चिद्रनुपपितिरिति व्यवस्थामाह—
"अविद्यायामिति" | तस्मादिवद्यायां सत्यामिष शक्त्यभिभवाद्याः
त्लाज्ञाननाशाद्वाऽवस्थाविशेषप्रच्यावनाद्वाः पकदेशनाशाद्वाः कटवत्सम्वेष्टनाद्वाः भीतभटवद्यसरणाद्वाऽऽवरणभङ्गानिमेक्षिवाधानामुपपत्तिरस्तीति द्वयोर्योजनाः ॥ ५५ ॥ ५६ ॥ नन्ववस्थाविशेषाणा-

कटवद्देष्टनाद्वापसृतेर्भीतभटादिवत् । आवृतिक्षत्यिनमेशिबाधानामुपपत्तितः ॥ ५७ ॥ अवस्थावदिभन्नैवावस्थाऽज्ञानात्मिका मता । अज्ञानैक्यं तु सर्वताऽस्त्यनुस्यूतैकरूपतः ॥ ५८ ॥ अनेकाज्ञानपक्षे तु न शङ्कोदेति मन्मते । एकेनैव विनाशेपि व्यवस्था प्रागभाववत् ॥ ५९ ॥

मज्ञानाभिन्नत्वे एकाज्ञानपक्षश्चितः भिन्नत्त्वे च साक्षाज्ञ्ञानेन निष्ट-त्तिर्म्रमाद्युपादानत्त्वं च न स्पात् तेपामिव रूप्यस्येवोपादाननाशं विना नाशप्रसङ्गश्च शुक्त्वज्ञानं नष्टमित्यनुभविषरोधश्चेत्याशङ्क्याह-"अवस्थिति" | अज्ञानावस्थाया अज्ञानत्त्वेन न ज्ञानसाक्षान्निवर्षे-त्वानुपपत्तिः । यस्ववस्थाविशेषाणामिव रूप्यस्यैवोपादानिवृत्तिं विना निवृत्त्यापादनं तद्युक्तं अज्ञानएव ज्ञानस्य साक्षाद्विरोधाव-धारणेनाज्ञानावस्थायास्तदंभिन्नाया ज्ञानसाक्षात्रिवर्त्यत्वानर्द्वन्वात् न तु रूप्यादीनां अनीदक्त्वादिति तात्पर्यार्थः॥५८॥

नन्यनेकाज्ञानपश्चे एकया वृत्त्या सर्वतद्ञ्ञानस्य निवृत्तिरुतैकतद्ञ्ञानस्य, आद्ये पुनः युक्तेः कदाप्यप्रकाशो न स्यात् अन्त्ये वृत्तिकाले ऽपि प्रकाशो न स्यात् एकस्यावरणस्य निवृत्तावण्यावरणान्तरानिवृत्तेरिति चेन्मैवं, एकया वृत्त्यैकाञ्चाननाशोपि तयैवावरणान्तराणां
प्रतिरुद्धत्वाद्यावत्सा तिष्ठति तावत्प्रकाशस्तस्यामपगतायां पुनरप्रकाशस्त्रोपपद्यते अज्ञानस्य प्रागभावस्थानीयत्वात् यथा तव एकं ज्ञानमेकमेव प्रागभावं नाशयति तन्नाशरूपेणोदयात् प्रागभावान्तरनिवन्ध्यनमज्ञातत्वाद्व्यवहारं च प्रतिवधाति तथा ममाप्येकं ज्ञानमेकमेवाज्ञानं निवर्तयति अज्ञानान्तरनिवन्धनं च प्रयोजनं प्रतिवधातीति किमनुपपन्नमित्यभिष्रेत्य परिहरति—"अनेकेति"॥५९॥

॥ वृत्तीनामज्ञाननिवर्तकत्वनिरूपणम् ॥

न मिथ्यान्त्वानुमानं वा प्रतितर्कपराहतं।
ब्रह्मणो निर्विशेषस्य निःसामान्यस्य वस्तुतः ॥६०॥
स्वप्रकाशतया ज्ञातेप्यानन्दत्वाद्यभानतः।
अधिष्ठानत्वमस्त्यव सामान्यादेश्च सम्भवात्॥ ६१॥
कित्यतानां हि सामान्यविशेषाणां प्रवाहतः।
अनादित्वेन नो शङ्कचमताऽन्योन्याश्रयादिकं॥६२॥
सत्वानन्दन्त्वमुख्यानामेव कित्यतभेदतः।

ननु मिथ्यास्वानुमानं प्रतिकृत्तर्कपराहतं तथाहि विश्वं यदि कर्नितं स्यात् साधिष्ठानं स्यात्, नचैवं, सामान्यतो ज्ञातत्वे सत्यज्ञान्तविशेषवत्वस्याधिष्ठानत्वप्रयोजकस्य निर्विशेषे निःसामान्ये च ब्रन्द्वाण्यसम्भवादित्याशङ्क्य स्वरूपेण ज्ञातस्वे सति विशेषेणाज्ञातत्व-स्याधिष्ठानस्वप्रयोजकस्वेनाज्ञातिवशेषवस्वस्याप्रयोजकस्वात् तथा च निःसामान्ये निर्विशेषे च ब्रह्मणि स्वप्रकाशस्वेन ज्ञानात्परिपृणीनन्दत्वादिना चाज्ञानाद्धिष्ठानत्वमुपपन्नमित्यभिष्रेस्य परिहर्गिति " मिश्यास्ये "ति द्वाक्ष्यां। वस्तुतस्तु किष्पतंसा-मान्यविशेषवस्वं ब्रह्मण्यपि सुलभमेव अकिष्यतसामान्यविशेष-वस्यं चाप्रसिद्धमित्याशयेनाह—"सामान्यादेरिति"॥६०॥६१॥

नात्रान्योन्याश्रयादि शङ्कामित्याह—" किपतानामिति "॥ ६२ ॥ सत्वानन्दत्त्वादीनामेव किष्पतव्यक्तिभेदेन सामान्यत्त्वात् परिपूर्णानन्दत्वादीनां च विशेषत्त्वात् सदात्मना स्वरूपज्ञानस्यैव सामान्यज्ञानत्वादिति न का चिद्रवुपपत्तिरित्याह—" सन्त्वान-न्द्रत्वेति " युग्मेन। नहाध्यसनीयं सदात्मना न भाति पतावानेव

मिथ्यास्वे प्रतिकुलतर्कनिरासोऽप्रामाण्यस्वतस्त्वनिरासश्च । ४९

सामान्यन्त्वात्तथा पूर्णानन्दत्वादेविशेषता ॥ ६३ ॥ आनन्दाद्यात्मना तस्याऽऽवृतस्याऽपि चिदात्मनः । सद्भूपेण प्रकाशस्य सम्भवान्न क्षतिः कचित् ॥६४॥ य(१)त्प्रसादादिवद्यादि सिद्धतीव दिवानिशं । तमप्यपन्हुतेऽविद्या नाज्ञानस्यास्ति दुष्करं ॥ ६५ ॥ विश्वोपादानविषयाज्ञानस्य श्रवणादिजम् । वृत्तिरूपं विरोधि स्याज्ज्ञानं न तु चिदात्मकं ॥६६॥ अनादित्वेन चाऽविद्याध्यासे दोषानपेक्षता ।

विशेषः यद्धिष्ठानं स्तत पव सदात्मना भाति अध्यसनीयं तु तत्सम्बन्धादिति भावः ॥ ६३ ॥ ६४ ॥ नन्विष्ठणनितरोभावं विना
स्रमासम्भवः प्रकाशक्षपतिरोधाने तु तद्ध्यसाविद्यादेः प्रकाशानुपपत्तरित्याशङ्क्ष्मेकस्यैवानन्दात्मना तिरोहितस्य सदात्मना प्रकाशसम्भवोऽस्तीत्यत्र वार्त्तिकवचनमुदाहरति—"यत्प्रसादादिति"
॥ ६५ ॥ विश्वोपादानगोचराज्ञानस्य 'श्रवणादिजन्यमात्ममात्रविषयकं वृतिक्षपं ज्ञानं विरोधि न तु चिद्रूपं स्तर्भसद्भानं, भ्रमविरोधिनश्च वृतिकपस्य ज्ञानस्येदानीमभावोऽस्त्येवेत्याह— " विश्वेति '' ॥ ६६ ॥

॥ मिथ्यास्वे प्रतिकूलतकंनिरासः॥

ननु दोषं विना भ्रमस्त्रीकारे स्यादप्रामाण्यस्य स्वतस्त्वापितः दोषजन्यत्वस्त्रीकारे तु दोषस्याष्यध्यसनीयस्वनानवस्थापित्तरित्या-शङ्क्यानाद्यविद्याध्यासस्य दोषानपेक्षस्वात्साद्यध्यासस्य चावि-

<sup>(</sup>१) बहदारणाक ४ प० १ वा॰ वार्तिक श्री॰ ७४।

अन्यान्तःकरणाध्यासे त्वविद्या सर्वदोषभूः ॥६७॥ अधिष्ठानापरोक्षत्वं कारणं सकलभ्रमे । चैतन्यस्यापरोक्षत्वं स्वप्रकाशतया स्वतः ॥ ६८ ॥ अध्यस्तत्वादविद्यायाः स्वाविच्छन्ने चिदात्मिनि । तेनैव साक्षिणा तस्या अपरोक्षत्त्विमिष्यते ॥ ६९ ॥ समसत्ताकताऽविद्यादोषद्वैतप्रपञ्चयोः । कार्य्यकारणभावेन मिथ्यात्वमुभयोः समं ॥ ७० ॥ वेदान्तवाक्यजं ज्ञानं मतं स्वपरबाधकं । नानवस्थाऽस्ति दृश्यत्वमात्रबाधेऽपि बाधकं ॥ ७१ ॥

यादोषजन्यस्वान्नाप्रामाण्यस्य स्वतस्त्वं नाष्यनवस्थापित्तिरत्यिभिप्रेत्याह— "अनादित्त्वेनेति" ॥ ६७ ॥ नतु देहेन्द्रियादिकं विना
कथमन्तःकरणाध्यास इत्यतआह— "अधिष्ठानेति" । अधिष्ठानाः
परिश्वस्त्वं ग्रापरोक्षभ्रमे कारणं तद्यत्राधिष्ठानं स्वतो नापरोक्षं यथा
शुक्त्वाद्यविक्तन्त्वेतन्यं तत्र तद्परोक्षतार्थं देहेन्द्रियाद्यपेक्षा प्रकृते
चाविद्याविक्तन्त्रचेतन्यमधिष्ठानं तत्र चैतन्यस्य स्वप्रकाशत्वेनाविद्यायाश्च तद्ध्यस्तत्वेन तनेव साक्षिणाऽपरोक्षत्वात्कुत्र देहेन्द्रियाद्यपेक्षा स्यादिति द्वयोर्थः ॥ ६८ ॥ ६९ ॥ अविद्याप्रपञ्चयोनं
विषमसत्ताकत्विमस्याह— समसत्ताकतेति " ॥ ७० ॥ नतु
वाध्यकत्रानं सत्यमेव वक्तव्यं अन्यथा वाधपरम्परयाऽनवस्थापत्तिरित्याराद्धा चेदान्तवाक्यजन्यचरमचित्तवृत्तेः कतकरजान्यायेनस्वपरवाधकतयाऽनवस्थाया अभावान्मैवमित्याह— वेदान्तिति "
॥ ७१ ॥ यद्यपि वाधकत्रानं वृत्त्युपरक्तचैतन्यक्षपं स्वतः सत्त्यमेव

यद्यपि ब्रह्मचैतन्यं ज्ञानं वृत्तिगतं स्वतः । सत्यं तथाऽपि धीवृत्तेर्मिथ्यात्वाद्घाधसम्भवः ॥ ७२ ॥ नाधिष्ठानिधयः प्राक् स्या त्तस्या मिथ्यात्वधीरपि । ततस्तित्सिद्धये पूर्वं प्रवृत्तिरुपपद्यते ॥ ७३ ॥ आत्मैक्यज्ञानबाध्यं तदज्ञानं तत कल्पितं ।

तथापि तदवच्छेदिकाया वृत्तेईश्यत्वेन मिथ्यात्त्वाद् बाधोपपत्तिर- स्तीत्याह—'' यद्यपीति ''॥ ७२॥

ननु बन्धस्यात्त्यन्ताभावप्रतियोगित्त्वरूपमिथ्यात्वे तद्भा-वार्थे यतो न स्यात् अत्यन्ताभावस्यासाध्यत्वात् अत एव न तत्य-तीत्यभावार्थमपि यतः तस्या अपि मिथ्यात्वादित्याशङ्क्य सत्यस्य प्रद्वाणो निवृत्यदर्शनेन स्वरूपतो मिथ्यात्वाभावे निवृत्त्ययोगान्मि-ध्यात्वं निवृत्यनुकूलमेव न च तद्र्थे प्रवृत्यनुपपत्तिः अधिष्ठानसा-स्नात्कारानन्तरं तथेव, ततः पूर्वे तु कण्ठगतविस्मृतचामीकरप्रा-सय इव भ्रमवाधकज्ञानोत्पत्तये प्रवृत्युपपत्तारित्याशयेनाह— "नाधिष्ठानेति"॥ ७३॥

ननु बन्धस्य ब्रह्मण्यध्यस्तत्वे तिन्निदिध्यासनसाध्यतत्साक्षात्कारिनवर्त्यत्वं अवणादिनियमादृष्टसापेक्षब्रह्मज्ञानानवर्त्यत्वं च न
स्यात् न हि देवतानिदिध्यासनसाध्यतन्साक्षात्कारीनवर्त्यं दुरितं तत्राध्यस्तं न वा दूरगमनादिनियमाऽदृष्टसापेक्षसेतुदृश्ंनिनवर्त्यं दुरितं तत्राध्यस्तामत्याशङ्क्याऽऽत्माध्यस्तगौरत्वादेः शुक्त्याद्याध्यस्तरुपादेश्च नत्तत्साक्षात्कारिनवर्त्यत्वदर्शनेन प्रपञ्चस्यापि ब्रद्याण्यध्यस्तत्या तत्साक्षात्कारिनवर्त्यत्वस्यावश्यकत्वात् देवताद्र्यानादिना तु प्रायश्चिकसमकश्चेण दुरितस्य कारणात्मनाऽवस्थानमात्रं कियते न तु शुक्तिज्ञानिव निवृतिरङ्गानानवृत्तिश्चाधिष्ठानज्ञानादेवेति नियमो नान्यथा तिन्नवृत्तिरित्यभिष्रस्य परिहरित—

सकार्यमत एतस्य नान्यथा विनिवर्तनं ॥ ७४ ॥ वेदान्तश्रवणादिभ्यो वृत्तेर्जन्म न कर्मभिः । तेषां तद्योग्यतासिद्धौ विधिनोत्पत्तये धियः ॥ ७५ ॥ तत्वज्ञानं विनाऽविद्यानिवृत्तिनीन्यतो भवेत । न ज्ञाने श्रवणाद्यन्यत्साधनं वेद उच्यते ॥ ७६ ॥ मिथ्यात्त्वेऽपि प्रपञ्चस्य श्रुतिसूत्रादिनिर्णये ।

" आत्मैक्येति " ॥ ७४ ॥ कर्मादीनां बुद्धिशुद्धार्थतया साक्षा-च्छ्रवणादेशिव तत्त्वज्ञानजनकत्वायोगाच साक्षाञ्ज्ञानसाधनत्विम-त्याह—" वेदान्तेति " ॥ ७५ ॥ अज्ञानांनवृत्तेस्तत्वज्ञानैकसाध्य-तया न तत्वज्ञाने श्रवणाद्यतिश्किस्य साधनत्त्वप्राप्तिरित्याह— " तत्वज्ञानमिति " ॥ ७६ ॥

॥ वन्धस्याऽध्यस्तत्वेन ज्ञाननिवर्त्यत्वोपपत्तिः ॥

नतु यदि विश्व कारुपतं स्यात्तदा 'जन्मा(१) यस्य' यत इति सूत्रेन् 'यतो वाइमानि भू(२) तानी'त्यादि श्रुतौ च जन्मायुक्तिः 'इक्ष(३) नेनं शब्द'मिति सूत्रे 'तदै(४) श्रुते'त्यादिश्रुतौ चश्वरस्यक्षापूर्वककर्तृत्वो-क्तिः 'लोकवन्तु(५) लोलाकेवरुयोमिति सूत्रे 'आप्तकामस्य कास्पृहे-त्यादि'श्रुतौ च प्रयोजनाभावीप लीलया सृष्ट्याक्तः 'वैष(६) स्यनै-धृण्ये न सापेश्चत्वादिति' सूत्रे 'पुण्येन पुण्यं लोकं नयती'त्यादिश्रुतौ च कमसापेश्चत्वाविषस्योक्तिः तेजोत्(७) स्तथाह्याहे'ति सूत्रे 'वा-यो(८) र'म्निरित्यादिश्रुतौ च तेजआदेवांच्यादिजन्यत्वाक्तिः 'विषयेयेन

<sup>(</sup>१) ब्र॰ म्॰ १।१.।२।

<sup>(</sup>२) तैतिरीय १।१।

<sup>(</sup>२) व्र॰ मृ०१।१ ५।

<sup>(</sup>४) छान्दी ग्ये ६। ३। १।

<sup>(</sup>प्) ब्र॰ मृ० २ । १ । ३३ ।

<sup>(</sup>६) ब्रांच २। १। ३४।

<sup>(</sup>७) व ० स्०२। ३ ११०।

<sup>( = )</sup> तैतिरीय २ । १ ।

विरोधतित्ररासोक्तिर्व्यावहारिकसत्त्वतः ॥ ७७ ॥ अध्यस्तेऽपीन्द्रजालादावैन्द्रजालिकपूरुषे । ईक्षापूर्वकस्रष्टृत्वं दृष्टं स्यात्प्रकृते तथा ॥ ७८ ॥ मिथ्या स्वाप्तरथादीनां सृष्टिरुच्यत आगमे । अध्यस्तस्याऽपि सर्पादेभ्यकम्पादि हेतुता ॥ ७९ ॥ पारमार्थिकदृष्ट्या तु न च शङ्का न चोत्तरं । तदनन्यत्विमत्यत श्रुतेहिदं तथेक्ष्यते ॥ ८० ॥ मायाविन इवेशस्य स्वाभासस्यापि देहिनः । लीलया भ्रामणं तेन न भ्रान्तत्त्वं महेशितुः ॥ ८१ ॥

(१)ण तु क्रमोऽन उपपद्यते चेति सूत्रे 'पृथिव्यप्सु प्रलीयते'इत्यादि-स्मृतौ च पृथिव्यादीनामवादौ लयोक्तिरित्यादि मर्वमप्ययुक्तं स्यात न हि किर्वित तत्ति दिरोधयङ्का तिविराकरणं च युक्तमित्याशङ्का प्रप-अस किवतस्यापि व्यावहारिकसत्त्वाभ्युपगमेन तद्दशायां विरोध-शङ्कातत्परिहारयो रुचितत्वादिन्द्रजालादावध्यस्तेष्यैन्द्रजालिकादेरी-क्षापूर्वकल्रपृत्वादेर्दर्शनाच खंत्रअपि सुख्यादेः श्रुत्या प्रांतपादना-श्वाध्यस्तस्यापि सर्पस्य भयकम्पादिजनकत्ववद्वाख्वादीनां तेज आदि-जनकत्वमध्युपपन्नं 'तद्मि(२)ध्यानादेव तु ति छुङ्गात् स इति' सूत्रे च तत्तद्भावापन्नस्य ब्रह्मण एव कारणत्त्वाभिधानादवादौ पृथिव्या-दिलयोक्तिरपि तत्तद्भावापभ्रवैतन्ये व्याख्येयेति नाधिष्टानातिरिक्ते लयोक्तिः वैषम्यने घुंण्यप्रयोजनादिशङ्कापरिहारादिकं उपासनाव-षायां 'भोत्का(३)पत्तेरिवभागश्चतस्यालोकविद्'त्यापाततः परिणा-मवादाभ्युवगपसेन 'तदनन्यत्व(४)मारम्भणशब्दादिभ्य' इति तु वि-वर्तवादेन परमिद्धान्तद्शायां न शङ्का न चात्तरं मायाविन इवेश्व-रस्य स्ववितिविस्वभूतजीवभ्रमयितृत्वेन सर्वविरोधनिरासोपपनेर्मैव-मिल्यभिवेल परिहरति—" मिथ्यात्त्वेपीत्यादि " पञ्चकेन॥७७॥ 11 90 11 99 11 00 11 07 11

<sup>(</sup>१ जिल्म्०२।३।१४। (१) ब्रुक्ति ११।१२।

<sup>(</sup>२) त्र॰ स॰ २। २। १३। (४) त्र॰ सू॰ **२**१३।

यथा सतो जिननैवमसतोऽपि जिनने च।
जन्यत्वमेव जन्यस्य मायिकत्वसमर्पकं॥ ८२॥
सदसत्कार्यवादादिनिषेधेनैव युक्तिभिः।
कार्यकारणभावोऽतानिर्वाच्ये पर्यवस्यति॥ ८३॥
तदेवं सर्वविश्वस्याद्वये ब्रह्मणि कल्पनात्।
प्रतिकूलेन तर्केण न मिथ्यान्त्वे पराहतिः॥ ८४॥
एकमेवाद्वितीयं सदित्यादिश्रुति मस्तकं।
अनुगृह्णाति मिथ्यान्त्वाऽनुमानं सर्वतो वरं॥ ८५॥
निर्दोषशब्दभावेन वेदे प्रामाण्यसम्भवः।

अध्यस्तस्य कथमुत्पत्त्यादिरित्याकाङ्कायामभियुक्तव्यनमाह—
"यथेति" । अनध्यस्तस्य काष्युत्पत्त्याद्यदर्शनेनाध्यस्तत्वस्यैक तदुपपादकत्वमित्याभियुक्तवचनस्यार्थः ॥ ८२ ॥ सत्कार्यवादासत्कार्यवादनिषेधेनानिर्वचनीयकार्यवादमात्रे कार्यकारणभावपर्यवसानादपि तथात्विमत्याह—" सदसदिति " ॥ ८३ ॥ तदेवं प्रपञ्चस्याद्वये ब्रह्मणि कल्पनोपपत्तेनं प्रतिकृलनकपराहितिरित्याह—
" तदेविमिति " ॥८४॥

॥ ब्रह्मणि कृत्स्वकल्पनोपपादनेन प्रतिकृत्नकभङ्गः ॥

पतद्युमानमेक(१)मेवाद्वितीयमित्यादिश्रुतिरप्यनुगृह्णातीत्याह
" एकमेवेति " ॥ ८५ ॥

ननु श्रुत्या स्वस्तरूपस्वप्रामाण्यस्वयोग्यतादेर्मिण्यात्वाववोधनेन प्रत्यक्षादिसिद्धतत्सत्वोपजीवनन च ब्रह्मतरसकलिम्ण्यात्वासिद्धः

<sup>(</sup>१) जान्दी ग्ये ६। २ । १।

आप्तत्वापौरुषेयत्वे दोषाभावे गतार्थके ॥ ८६ ॥ योग्यतादेश्च मिथ्यात्वबोधनेऽपि श्रुतेर्गिरा । तदर्थस्य न मिथ्यात्वं तिन्निमित्ताद्यभावतः ॥ ८७ ॥ शाब्दिकन्यायवैषम्यान्नोपजीव्यविरोधिता ।

'(१)सन्निपातलक्ष्मणो विधिरनिमित्तं तद्विघातस्येति ' न्यायेन प्र-त्यक्षादिसिद्धवटादिमिथ्यात्त्वासिद्धिश्च योग्यतादिमिथ्यात्ववोधने च श्रुत्यर्थस्यातास्विकस्वापत्तिः शब्दबोध्यस्य शब्दतत्प्रामाण्ययोग्य-तादिना समसत्ताकत्वनियमात् न च सदर्थस्वाप्रदेवतावाक्ये व्य-भिचारः आप्तत्वापीरुषेयत्वायांगन तस्य शब्दत्त्वेन प्रामाण्यायोगात् किन्तपश्चतिवत्तादशशब्दशानं लिङ्गत्वेन प्रमाणमित्याशङ्ख नि-दोंपशब्दत्वन तस्य शब्दविधयेव प्रामाएयसम्भवात् आप्तत्वाऽपौ-रुषेयत्वयोदींषाभाव प्रवापक्षयात् व्याप्त्याद्यपिस्रितिकरूपने गौरवात वक्तुः कविषतत्त्वेषि तद्गतदोषस्यार्थसम्बादन कव्ययितुमशक्यत्वा-न्मैवमित्यभिषेत्याह—" निर्देषिति "। तथा च शब्दसमसत्ता-कत्वस्य व्यभिचाराद्योग्यतादिसमसत्ताकत्वनियमसिद्धेरप्रयोजक-त्वाच पराक्षत्वानित्यत्वाद्यपाधिसम्भवाच श्रुत्या योग्यतादिसकल-मिध्यात्ववोधनेपि तदर्थस्य न मिध्यात्वं मिध्यात्वप्रयोजकरूपाभावा-दिति द्वयोस्तात्पर्यार्थः॥'८६॥८७॥ महाभाष्योक्तन्यायोदारहणमापि न युक्तं विषयवैषम्यादित्याह—"शाब्दिकेति" । तत्र प्रत्ययत्वमात्रे-णैव निमित्तत्वान्न सन्निपातलक्षणन्यायावतारः प्रत्ययसङ्गावस्य त-त्राजुपजीव्यत्वात् एवं स्थिते यद्यमिथ्याभूतत्वेन प्रत्यक्षादेर्निमित्तता

<sup>(</sup>१) इयं परिभाषा महाभाष्यस्या ८०। सित्रपातः सम्बन्धी लचणं निमित्तं यस्य ताहगी विधिन्नविद्यातस्य स्विनिम्नोभूतसित्रपातिव्यातस्य निमित्तं कारणं निवर्षः तथा च यथा ग्रतानीत्यादौ श्विमित्रपातं निमित्तीकत्य प्रवर्तमानी नुम्विधिनीन्तत्वहारकष्ट् इंज्ञया शिलोपेन तिद्यातस्य न निमित्तं तथा मिय्यात्वधिर्मं गाइकप्रव्यवीदिप्रामाण्यसित्रपातं निमित्तीक्टर्य प्रवर्तमाना विद्यमियात्वद्यतिनीक्रसिद्वपातिव्यातस्य निम्मत्तिव्यथः।

अध्यक्षादेः स्वरूपेण निमित्तन्त्वं न सन्त्वतः ॥८८॥ बाध्यबाधकयोरैक्यरूपे सत्यपि न क्षतिः । सत्यं वेद्यं परं ब्रह्म वेदान्तानां प्रमात्त्वके ॥ ८९ ॥ वृक्षस्य स्वगतो भेदः पत्रपुष्पफलादिभिः । वृक्षान्तरात्सजातीयो विजातीयः शिलादितः ॥९०॥ तथा सहस्तुनो भेदत्रयं प्राप्तं निवार्यते । एकावधारणहैतप्रतिषेधैस्त्रिभिः क्रमात् ॥ ९१॥

स्यात्तदा प्रत्ययन्यालुप्तत्वे निमित्ततायामिव भवेदेतन्त्यायावतारः प्रत्यक्षादेस्तु स्वरूपेणेव निमित्तता स्वप्नार्थस्याप्यर्थिक्रयाकारित्वदर्शनेन प्रागेवोपपादिनेत्यतो यद् वाध्यते तात्विकत्त्वं तन्नोपजीव्यं यच्चो-पजीव्यमर्थिकियासामर्थ्यलक्षणव्यावहारिकप्रामाण्यं तच्च न वाध्यते इति तात्पर्यार्थः ॥ ८८॥

प्रकृतेऽपि योग्यतादेस्तात्विकस्यस्यानुपजीव्यत्वात् न हि योग्यता तात्विकयोग्यतात्वेन निर्मतं किन्तु योग्यतात्वेन सकलद्वैताभाव-स्याधिकरणस्यक्षपत्वेन तद्धिकरणस्य च ब्रह्मणः 'सत्यं(१)ज्ञा-नमनन्तं ब्रह्मः " तत्स(२)त्यं स आत्मेत्यादि " श्रुत्या सत्यत्वप्र-तिपादनाद्योग्यतादेर्मिथ्यात्त्वेपि वेदान्तवेद्यं सत्यमेवेति स्थितमित्य-भिप्रेत्याह— " बाध्येति " ॥ ८९ ॥ एकमेवाद्वितीयमिति श्रुतिं व्याख्यातुं लोकसिद्धभेदत्रयं दृष्टान्तेनाभियुक्तोक्तं दर्शयति— " वृक्षस्येति " ॥ ९० ॥ दार्थान्तिकं भेदत्रयं त्रिभः पदैर्निपेधति- " तथिति " ॥ एकात् सजातीयस्य, पवित स्वगतस्य, अद्वितीय- मिति विजातीयस्य, भेदस्य निवारणं कियते इति विवेकः ॥ ९१ ॥ प्र-

<sup>( 5 )</sup> तैतिरीये। २ । १ " ३।

<sup>(</sup>२) कान्दाव्य। ६। ८। ७।

जडमेदो विजातीयः सजातीया चितो भिदा ।
ज्ञानानन्दादिधर्माणां भेदः स्यात्स्वगता भिदा ॥ ९२॥
यद्वाऽद्वितीयशब्देन सजातीयस्य वर्जनं ।
एकावधारणाभ्यां तु यथेष्टं शिष्टवर्जनं ॥ ९३॥
यद्वाऽद्वितीयशब्देन भेदत्रयनिषेधनात ।
एकावधारणाभ्यां तु सङ्कोचाशङ्कनं हतं ॥ ९४॥
एतत्त्र्यनिषेधेन ब्रह्माद्वैतपरा श्रुतिः ।
प्रपञ्चगतिमध्यात्त्वानुमानं बहु मन्यते ॥ ९५॥
नामरूपादिमुक्तः सन्शोकं तरित तत्त्वित ।

कृते भेदप्राप्ति विभज्य दर्शयाति—" जडभेदइति " ॥९२॥ यदि चास्य गोर्द्वितीयांऽन्वेष्टव्यइत्युक्ते गौरेव द्वितीयांऽन्विष्यते नाश्वो न गईभ इति महाभाष्यानुसारात्सजातीयद्वितीयपरत्त्वं द्वितीयशब्दस्य तदा द्वितीयशब्दस्य जीवभेदनिषेधपरत्त्वं विजातीयस्वगतभेदनिषे-धपरत्त्वं तु एकावधारणपदयोर्थथेष्टं व्याख्येयांमत्यभिष्रेत्याह— " यद्देति "॥ ९३॥

पक्षान्तरमाह—" अथवेति " ॥ ९४ ॥ प्रकृतमुपसंहराति— " एतदिति " ॥ ९५ ॥

<sup>(</sup>१) क्वान्दीग्ये ७।१।३। (२) मुख्ते १।२८।

<sup>(</sup>३) सुख्ते २। २। ५ (

भिद्यते हृदयग्रन्थिरित्यादिश्रुतिभिः स्वयं ॥ ९६ ॥ तत्त्वज्ञाननिवर्त्यत्त्वस्याऽन्यथानुपपत्तितः । मिध्यात्त्वं बोधितं तस्य सत्यत्त्वे न निवर्त्यता ॥९७॥ मिध्यात्वेन निवर्त्यत्वं बाधकत्वं प्रमात्वतः । अज्ञानकिष्पते दृश्येऽधिष्ठानज्ञान एव हि ॥ ९८ ॥ अन्यथाऽनन्तिनयमकरूपनागौरवं भवेत ।

स्य कर्माणि तस्मिन्द्दे परावरे देखादिश्वतिवाधितश्चानिवर्स्यत्वान्यथानुपपित्तरिप बन्धमिण्यात्वं प्रमाणं सत्यत्वं ब्रह्मवद्निवरर्यत्वापत्तेरित्यभिप्रेत्याह् "नामरूपादीति " द्वाप्र्यां॥९६॥
॥९७॥ ज्ञाननिवर्स्यत्वावच्छेदकं सर्वानुगतं मिण्यात्वमेवाज्ञानकहिपतत्वापरपर्यायमवच्छेदकं एवं ज्ञानस्यापि तन्निवर्त्तकत्वे सर्वानुगतमिष्ठष्ठानप्रमात्वमेव तथा च यत्र ज्ञानस्याधिष्ठानप्रमात्वेन निवर्णकता तत्र मिण्यात्त्वेनैव निवर्त्यतेति नियमः सिद्ध्यतीत्यभिष्रेत्याह"मिण्यात्त्वेनेति "। अज्ञानकहिपतत्वाद्द्द्ये प्रपश्चे मिण्यात्वेनैव निवर्त्यत्वं अधिष्ठानज्ञाने अधिष्ठानप्रमात्वेनैव वाधकरवं निवर्वकरविमत्यर्थः॥ ९८॥

एतादशनियमानश्युपगमे चानन्तिनियमकल्पनागौरवरूपो बाध-कलकः तथा हि यन्त्रिष्ठा यदाकारा प्रमारूपान्तःकरणवृत्तिरुदेति तन्निष्ठं तदाकारमञ्चानं नाशयतीति नियमस्य सिद्धत्वादुपादानना-शस्य चोपादेयनिवर्त्तकत्वाच्छुक्त्यादिश्चानेन तत्तदाकाराञ्चाननाशे तदुपादेयानां रजतःदीनां निवृत्तिरौचित्यावर्जितैवेति नियमान्तरा-कल्पनेन लाधवमनुकूललकों ऽस्मत्पक्षे अञ्चानोपादेयस्वं च रजता-दीनामन्वयव्यतिरेकसिद्धमग्रे स्थास्यति एवं स्थिते कृत्सस्यापि प्रप- आत्मप्रमानिवर्सत्वं लाघवाजगतो मतं ॥ ९०॥ अज्ञानध्वंसिबोधस्य विनोत्पतिं न कस्य चित् । अपेक्षाऽस्ति न च ज्ञाने सेतुदर्शनविद्धिः॥२००॥ प्रत्य(१)ग्याथात्म्यधीरेव प्रत्यगज्ञानहानिकृत । सा चात्मोत्पत्तितोनान्यद्ध्वान्तध्वस्तावपेक्षते ॥ १॥ यव(२)हि द्दैतवद्यत्र(३)त्वस्येत्यादिः श्रुतिः स्मृतिः ।

अस्याऽऽसमप्रमानिकस्यैत्वे तद्कानकिवितत्वमेत्र तत्रावच्छेद्कं कद्रुपते न त्वनतुगतमाकाशत्वादीत्यभिष्रेत्याह—''अन्यथेति''॥९९॥
यन्ध्रस्याक्षानमात्रहेतुकस्वेन ज्ञानातिरिक्तनिवर्त्तकानपेक्षणाश्वाक्षाननिवर्त्तकक्षानस्य चात्पत्तिमन्तरणान्यापेक्षा नास्तीति द्रुक्तिरज्ञ्ञादिक्षाने इष्टं सेतुक्षानं तु चादितिविधिनैयैनोनिवर्त्तकं न क्षानस्येन तन्
स्मिन्सत्यपि तत्रत्यम्लेच्छानां श्रद्धाविरहिणामघानुपद्यातादित्यभिष्रेत्याह—''अज्ञानध्येसीति'' । न हि सेतुदर्शनमात्रस्य दुरितनायकस्यं कि तु पर्यदुपस्थानादिपूर्वकवतकलापविशिष्टस्य छत्रपादुकादिवर्जनदोषोद्धोषणदूरदेशगामित्वभिक्षामोजित्वादिनियमानां लतिसाध्यत्वात्तिद्विशिष्टं सेतुदर्शनमापि कृतिसाध्यमिति विशिष्टसपेण विधानोपपत्तिः आत्मक्षाने तु नास्ति किश्चिद्विशेषणमपि कृतिसाध्यं येनः तद्विशिष्टत्वेनापि विश्वयस्यं स्यात्कर्मसमुख्यस्य निरार्कारध्यमाण्यत्वात्र सेतुदर्शनवद्विधिकाने इत्यर्थः ॥ २००॥ तत्र
धार्तिककृद्वचनमाह—'' प्रत्यगिति ''॥१॥

अविद्याविद्याभ्यां प्रपञ्चोपलम्भानुपलम्भौ श्रुतिस्मृतिदाक्य-

<sup>(</sup>१) इ॰ सम्बन्धाः बी॰ १८, (१) इड॰ । ४। ४। १४।

या(१)निशेत्यादिरज्ञानज्ञानाभ्यां धीमिदां जगौ ॥२॥ तस्माज्ज्ञाननिवर्त्यत्वमधिष्ठानप्रमात्वतः । प्रपञ्चगतिमध्यात्त्वे प्रमाणमिति साधितं ॥ ३ ॥ स्वप्नवद्दष्टिसृष्टेश्चाऽप्यन्यथानुपपत्तितः । जगन्मिध्यात्वसिद्धिः सा ज्ञातमात्रैकसत्त्वभाक् ॥ ४ ॥ साप्यनाद्यतिरिक्तेऽर्थे स्वीकृता कारणात्मना ।

प्रमाणसिद्धावित्याह—" यत्रेति " ॥ २ ॥ फलितमुपसंहरति— " तस्मादिति " ॥ ३ ॥

॥ ज्ञानिवर्यस्वाऽन्ययाऽनुपपत्या मिष्यात्वसिद्धिः॥
शुक्तिक्ष्यस्वप्नादिवदृदृष्टिसृष्ट्यन्यथानुपपत्याऽपि जगतो मिध्यात्वसिद्धिरित्याह—" स्वप्नविति " । दृष्टिसृष्टिः किमिति चेत् श्रणु "दृष्टिसृष्टिज्ञातमात्रेकसत्वभाग्भवतीति " योजना । दोपप्रयुक्तत्वनिवन्धनस्य ज्ञातैकसत्वस्याज्ञातसत्वाभावस्य वा प्रतिपन्नोपाधिदृष्टिजन्यज्ञातैकसत्वस्य वा दृष्ट्रन्तरावेद्यत्वेसिति ज्ञातैकसत्वस्य वा विवक्षितत्त्वात् तथा च न सुखाद्यंशे सिद्धसाधनं तद्धद्रन्यत्रार्थान्तरंवा नास्तीत्यर्थः॥ ४॥ ननु
'जीवो बद्ध विश्वद्धा चिद्धिभागस्त्वनयोद्धयोः। अविद्यातिच्चतोर्योगः
षद्धसाकमनाद्य'द्दति प्राचां वचनन, वौद्धं प्रति प्रत्यभिज्ञादिना
विश्वस्य स्थायित्वप्रतिपाद्कन च सूत्रभाष्यवार्त्तिकविवरण दिश्रन्थेन विरोध इत्याशङ्ख्यानाद्यतिरिक्ते सृष्टिवियय एव दृष्टिसृष्टिस्वीकारात्कारणात्मना स्थायित्वस्वीकाराच्च तावतैव वौद्धामिमतक्षणिकत्वितराकरणोपपत्तेर्नास्माकं विरोधः प्रत्युनाकरेषु बहुशो दृष्टिसृष्टि-

<sup>(</sup>१) भगवद्गीतायाम् २ । अ० स्री० ६६।।

स्थायित्वस्वीकृतेस्तत्र न बौद्धमततुल्यता ॥ ५ ॥ प्रतीतिमात्रसत्वेपि कर्मज्ञानादिचोदना । प्रमाणं स्वाप्तकार्यादिभावबोधकवाक्यवत् ॥ ६ ॥ स्वाप्तवाक्तदिचाराभ्यां विशेषो वेदवाक्यगः । विषयाबाधसद्भावाज्ज्ञातसत्वेपि सम्भवेत् ॥ ७ ॥ प्रतिकर्मव्यवस्थापि सिन्धेन्मन्दाधिकारिगा ।

हणपादितैवेत्याशयेनाह—" सापीति " । तत्र विषयजाले का-रणात्मना स्थायित्वस्त्रीकृतेने वौद्धमततुरुयतेति योजना, नन्वेचं प्र-तीतिमात्रशरीरत्वेन नियतकरणाजन्यत्व श्रुतिषु स्वर्गाद्यर्थ ज्यो-तिष्टोमादिविधेर्वह्मसाक्षात्कारार्थं श्रवणादिविधेराकाशादेवीय्वा-दिहतुत्वस्य चोक्तिरयुक्तंत्याशङ्का स्वाप्तकार्यकारणभाववोधकवा-स्यवदुपपत्तेमैंवमित्याह—" प्रतीतिमात्रेति "॥ ६॥

न चैवं वेदान्तवाक्यस्य तन्मीमांसायाश्च स्वप्नवाक्यतन्मीमांसातुख्यतापत्तिः, विषयवाधावाधाभ्यां विशेषोपपत्तेरित्याह्—"स्वाप्नवागिति '' । पतेन तृष्ट्यर्थे भोजने परप्रत्यायनाद्यर्थे ग्रद्धादौ स्व
प्रवृत्तेरयोगेन स्वप्रक्रियाव्याधात इति निरम्तमिति भावः ॥ ७ ॥
अथैवं घटादेः स्वज्ञानात्पूर्वमसत्त्वेन प्रतिकर्मव्यवस्यानुपपत्तिः अधिष्ठानस्यापि शुक्तीद्मंशस्य रूप्यविद्वं रूप्यमिति ज्ञानात् प्रागसस्वेन संप्रयोगादिहेतुत्रयजन्यत्वस्याध्यासतटस्थलक्षणस्य सत्यवस्तुनो
मिथ्यावस्तुसम्भेदावभास इत्यस्य स्वरूपलक्षणस्य सायोग इत्याशङ्क्य
प्रतिकर्मव्यवस्यायाः संप्रयोगादित्रयजन्यत्वरूपाध्यासतटस्थलक्षप्रस्य च मन्दाधिकारिविषयत्त्वात् । सत्यस्य वस्तुनो मिथ्यावस्तु

संप्रयोगादिजन्यस्वाध्यासस्ततैव बोध्यते ॥ ८ ॥ व्यावहारिकसत्वेन व्यावहारिकबाधवत् । प्रातिभासिकबाधोऽपि ज्ञातसत्त्वेन सम्भवेत् ॥ ९ ॥ जीवब्रह्मविभागादेरनादित्वेन नेष्यते । दृष्टिसृष्टिस्त्वमेवं न स्यान्मुक्तस्य पुनर्भवः ॥ १० ॥ ब्रह्मरूपतया मुक्तेर्द्दगन्यत्वं न सम्भवेत् ।

सम्भदावभास इति स्वकपलक्ष्यां तु हिष्टिष्टिपश्चेष्यविरुद्ध मित्यन् भिष्रेत्य परिहरति—' प्रितिकर्मेति ''। न हिद्यंशाविद्धिन्नं चैतन्यं न वस्तु न वा मिथ्याकृष्यस्य तेन सह न सम्भेदावभास इति भावः ॥ ८ ॥ नतु कृष्यादिवाधस्याऽपि हिष्टिष्टित्वे तेन कृष्यादेर्मि-ध्यास्वासिद्धिरित्याशङ्क्य बाध्यान्यूनसत्ताकस्त्रमेव बाधकस्त्रे प्रयो-जकं न स्वधिकसताकस्वं व्यावहारिकेण व्यावहारिकवाधवत्त्रा-तिभासिकेन प्रातिभासिकवाधाविरोधादित्यभिष्रत्याह—'' व्याव-हारिकेति ''॥ ९॥

ननु सुषुप्तिप्रलयादी जीवब्रह्मविभागस्याप्रतीतत्वेनाविद्यमान-तया प्रांतसुषुप्ति प्रतिप्रलयं च मुक्तस्य पुनरावृत्यापिक्तः स्यादिति तत्राह—" जीविति " । न च सुप्तं प्रति संस्कारादेरप्यभावेन तस्य पुनः प्रयोधायोग इति शङ्कां, कारणात्मना संस्काराविस्थितेः सत्वादिति भावः ॥ १०॥ ननु मोक्षस्य हगन्यत्वेन स्वाप्रमोक्षवदृह-ष्टिस्ख्यापिक्तिरत्यत आह—" ब्रह्मिति " । चैतन्यमात्रस्य दिश्वे यद्यपि तत्समानसक्ताकतया घटादेः सदातनत्वापिक्तस्या- वृत्युपाधिकचैतन्यं दृष्टिनों केवला चितिः ॥ ११ ॥ रज्जुसपीदिवद्विश्वं प्रतिभासशरीरधृक् । सोऽयंसपं इतीवात्र प्रत्यभिज्ञा न सा प्रमा ॥ १२ ॥ नाभदे दृष्टिसृष्टित्वमात्मरूपतया भवेत् । बाधकन्त्वं च तज्ज्ञाने भवेदन्यूनसन्त्वतः ॥ १३ ॥

पि वृत्युपहितचैतन्यमेव दृष्टिशब्दार्थः वृत्तावि वृत्तिरेव स्वस्त-पा चैतन्योपिधिरिति नानवस्वाऽपीति भावः ॥११॥ नन्वेक्यप्रत्यभि-द्वाविरोधः पूर्वकालप्रतीतस्वदानीमभावादित्यत आह—" रज्जु-सर्पेति " | नेहना(१)नेत्यादिश्वतिभिः प्रपञ्चस्य मिथ्यात्वेऽवधृते र-ज्जुसपीदिवत्प्रतिभासमात्रशरीरत्वमेव प्रतिभासकालातिरिक्तका-लसत्त्वे बाधकं पुरुषान्तरप्रतीतेन सहैककालावच्छेदेनापि घटादौ-प्रत्यभिन्नानं भ्रम पव प्रतिभासस्य भेदात् यथैकस्यामेव रज्ज्वां म-न्दान्धकारवित्तंन्यां दशानां युगपत्सपभ्रमेण पलायमानानां परस्प-रसम्बादेनैक पव सर्पः सर्वेरनुभूयत इति प्रत्यभिन्नाभ्रमः अन्यभ्रम-सिद्धस्थान्यन ज्ञातुमशक्यस्वादित्यर्थः ॥ १२ ॥

नन्वभेदस्यापि दृष्टिसृष्टित्वेन तज्ञ्ञानस्य वाधकस्वायोग इति चे-श्रेत्याह—" नाभेद इति '' । आत्माभेदस्यात्मकपस्वेन दृष्टिसु-ष्टित्वाभावात् अन्यूनसत्ताकस्वमात्रेण वाधकस्वोपपत्तेश्चेत्यर्थः । न च साक्षात्कारस्यापि दृष्टिसृष्टित्वेन प्रमाणजन्यत्वाभावात्तत्वज्ञान-त्वाभावेन ततोमुक्तिनं स्यादिनि वाच्यं अवाधितविषयत्वेन तत्व-ह्यानोपपत्तेः तस्य च दृष्टिसृष्टित्वेपि न क्षार्तिरिति भावः ॥ १३ ॥ नमु 'श्रुवाद्यो(२)श्रुवा पृथिवी श्रुवासः पर्वता इम श्रुवं विश्वामदं जग'-

<sup>(8) 1. 18181 581</sup> 

<sup>(</sup>१) ऋखेदै प्रश्वे प्रश्वे द प्रश्वे स्वाप्ति १।

ध्रुवा चौः स्याद्ध्रुवा भूमिरित्यादिश्रुतिरञ्जसा । प्रवाहानादिता कल्पादित्याहाद्दैततत्परा ॥ १४ ॥ प्राणलोकादिसृष्टिं हि जीवात्सुप्तोत्थिताच्ल्कितिः । वदन्ती दृष्टिसृष्टौ स्यात्प्रमाणं त्तत्वतत्परा ॥ १५ ॥ तद्दितीयं न तत्रास्त्यन्यद्विभक्तं ततो न हि । यत्पदयेदिति वेदान्तः सुषुप्तौ प्रलये प्रमा ॥ १६ ॥ अज्ञानस्य जगद्देतोः शक्तिवैचित्र्यतो भवेत् । वैचित्र्यं जगतोप्येवं वासिष्ठादौ प्रदर्शितम् ॥ १७ ॥

वित्यादिश्वतिविरोधः स्यादिति तत्राह—" ध्रुवेति " । अनित्यतावादिमिरपि ध्रवेत्यस्यान्यथानयने आवश्यके दृष्टिसृष्टिप्रतिपादकश्वत्यनुरोधेनाकरूपसन्तान विच्छेद्रपरत्वस्यैव युक्तस्वान् प्रपञ्चस्याकरूपात्प्रवाहरूपेणानादिताऽस्तीत्याह श्रुतिवस्तुतः सा ब्रह्माद्वैततत्परेत्यां ॥१४॥ दृष्टिसृष्टे च 'प्व(१)मेवैतस्मादात्मनः सर्वे प्राम्णाः लोकाः
सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि सर्व प्वत आत्मानो व्युच्चरन्तीति'श्रुतिः
सुत्रोत्थिताज्ञीवात्प्रामादिसृष्टि प्रतिपादयन्ती प्रमाणिमित्याह—"प्राणिति " ॥१५॥ सुत्रौ सकलप्रपञ्चविलये 'न तु तद्वितीयमित्त
ततोऽन्यद्विभक्तं यत्पश्ये'दिस्यादिश्रुतिः प्रमामित्याह—"तदिति"
॥१६॥ आविद्यकस्य कुतो वैचित्र्यमित्यतआह—" ज्ञानस्येति" ।
नेदं स्वोत्प्रेक्षितमित्याह—" एविमिति" ॥१७॥

<sup>(</sup>१) 8.2191201

अविद्यायोनयो भावाः सर्वेऽमी बुद्धदा इव ।
क्षणमुद्भूय गच्छन्ति ज्ञानैकजलधौ लयं ॥ १८ ॥
तस्मात्प्रातीतिकं सत्वं द्वैतजातस्य सर्वतः ।
ज्ञानज्ञेयात्मकं सर्वमाविद्यकमिति स्थितं ॥ १९ ॥
रज्जुसपीदिवद्विश्वं नाज्ञातं सदितीरितं ।
प्रबुद्धद्रष्टृस्ट्रष्टन्त्वात्सुषुप्तौ च लयश्रुतेः ॥ २० ॥
स च द्रष्टैक एवास्ति न तद्भेदे प्रमाणकं ।
अविद्यावद्यातो ब्रह्मैवास्ति जीवो न चेतरः ॥ २१ ॥
तस्यैव प्रतिदेहं स्यादहमित्यादिधीर्भ्रमात्ं ।
स्वप्नबद्धन्धमोक्षादिव्यवस्थायाश्च सम्भवः ॥ २२ ॥

वासिष्ठवचनमाह—" अविद्येति "॥ १८॥ फालितमुपसंहरित— " तस्मादिति " द्वाभ्यां॥ १९॥ २०॥
हिष्टस्यन्यथाऽनुपपस्याऽपि विश्वमिण्यास्वसिद्धिः।
स च द्रष्टैक पवास्ति तन्नानात्वे मानाभावादित्याह—"स इति"।
ननु कथमेक पव जीवः प्रतिशरीरमहं सुखी अहं संसारी अहमस्य
स्वमित्याद्यनुभवविरोधादिति चेन्नत्याह—" अविद्येति " । अविद्यावशाद्वद्वीवैकं संसरित स पव जीवः तस्यैव प्रतिशरीरमहिमत्यादिवृद्धिः स्वप्रशरीरे अयं सुखी अयं दुःखीत्येव यत्र वृद्धिनं त्वहं
सुखीत्यादि तत्तु निर्जीवं यत्र त्विमत्यादि तत्सजीवं वन्धमोक्षगुरशिष्यादिव्यवस्थायाः स्वप्नवद्यावदिवद्यमुपपत्तेरिति द्वयोर्थः॥२१॥
॥ २२॥ प्रतीतिविरोधं परिहरति—" व्रह्मण इति " । न हि

ब्रह्मणो नित्यमुक्तन्त्वेप्यविरोधः प्रतीतयोः । मुक्तेश्च स्वस्वरूपत्वाद्वन्धस्याविद्यकः त्वतः ॥ २३॥ एकस्मिन्नपि चैतन्ये बुद्धिभेदादयं भ्रमः । बद्धो मुक्तः सुखी दुःखी त्वमहञ्चायमित्यपि ॥२४॥ अद्वैतैकपरत्त्वान्न श्रुतीनां द्वैतबोधने । तात्पर्य प्रत्युताद्वैतमात्रैकपरता प्रमा ॥ २५ ॥ अ(१)नादिमायया सुप्तो यदा जीवः प्रबुध्यते। इत्यादिश्रुतिरेकत्वप्रतिपादनतत्परा ॥ २६ ॥

मृगतृष्णाकविपतोद्केन स्वभावशुष्कमरुभूमिराद्री भवतीत्यर्थः॥ ॥ २३ ॥ व्यवस्थामाह—" एकस्मिन्निति " ॥ २४ ॥

नतु श्रुतिषु (२)अविद्यायामन्तरे वर्तमाना इत्यादावविद्या 'रमणी-य(३)चरणा' इत्यादी कर्मवन्धः 'सति स(४)म्पद्य न विदुरि'त्यादी सु-बुप्तिः वेदा(५)न्तविश्वानसुनिश्चितथां दत्यादी तत्वश्वानं 'परा(६)मृता-त्परि मुच्यन्ति सर्वे'इत्यादौ मुक्तिश्च चेतनधर्मः कथमनेकेपूच्यते इत्या-शङ्खा'नादिमायया सुप्तो जीव'इत्यादिश्चतिस्थैकवचनप्राप्तैकत्विवरो-धेनोदाहृतश्रुतीनामनेकत्वपरत्वाभावात्सर्वजनीनभ्रमसिद्धतद्वुवा-देनाऽविरोधात्प्रत्यक्कपराक्कत्वमहमित्यादिव्यवहारप्रयोजकान्तःकर-गाभेदाध्यासवलाद् बहुत्वस्य प्राप्तत्वेन पूर्वोत्तरवाक्योदाहृतश्रुत्यादी-नामतत्परत्वादित्यभिष्रत्याह—" अद्वैतेत्यादि" द्वाञ्यां ॥ २५ ॥ ॥ २६ ॥ नन्वा'चार्यवान्पुरुषो वेदेति' श्रुतेरुपदेशं विना जीवस्य तस्त्र-

<sup>(</sup>१) माण्डूकाका॰ १। १६।

<sup>(</sup>२) मुख्के २। ५।

<sup>(</sup>३) का • ५ । १०। ७।

<sup>(</sup>४) व॰ ८।३।२।

<sup>(</sup>प्) सुगड़ के ३ । प्राद्य (६) सुगड़ के ३ । प्राद्य

कित्तत्वेऽिष शास्त्रस्यास्योपदेष्टुर्गुरोरिष । स्वाप्तमन्त्रादिवित्सन्द्येत्तत्वज्ञानं स्वरूपगम् ॥ २७ ॥ अबाधितास्पदत्वेन शास्त्रप्रामाण्यमिष्यते । न तत्र सत्यतापेक्षा स्वाप्तमन्त्रोपदेष्टृवत् ॥ २८ ॥

ज्ञानमनुपन्नं उपदेएव्यादन्यस्य चैतन्यस्याभावाश्व नोपदेशो यु-ज्यत इत्याशङ्काह—"कल्पित-त्वेऽपीति"। ननुपदेषृत्वं न क-हिपतमात्रस्य किं तु तत्त्ववित्त्वेन कहिपतस्य तथा चोपदेशात्प्राक्त-त्वज्ञाने तदैव मोक्षापत्तिरुपदेशवैयर्थ्य च, न चैवं खप्नेऽपि तुल्यं तदा हि शद्धविशेषवकृत्वेनैव गुरुकल्पना न तूपदेशसाध्य-ज्ञानविषयविशेषविस्वेनेति विशेषादिति चेन्न । अत्रापि तद्वदेव वाक्यविशेषवक्तृत्वेनैव कल्पनसम्भवात्। ननु तर्हि 'यदेव(१)भगवान् बेद तदेव मे ब्रुही'त्यादिश्रुतिः 'उ(२)पदेक्ष्यन्ति ते श्वानं श्वानिनस्तस्त्व-दर्शिन'इत्यादिस्मृतिश्चायुक्ता स्यादिति चेन्न । सामान्यतो मोक्षोप-योगिक्षानविषयविस्वेनाक्षाततस्वविस्वेन तत्वमस्यादिवाष्म्यवक्तत्वेन वा कहिपतस्योपदेषुत्त्वसम्भवेनोदाहृतवाक्याविरोधात् अन्यथा त-वापि मते तत्त्ववित्वेन प्रमित प्वाचार्यत्वेना नुसरणीय इति प्रथमत पत्र तत्वज्ञाने तत्कालमोक्षापत्युपदेशवैयध्यीदिकं स्यात् तथा च स्वप्तगुरुवत्कलिपतत्वेन गुरोरपर्य्यनुयोज्यत्वात् । न च तत्त्वशान-हेतुत्वेन वेद्स मीमांस्यत्ववद् गुरोरपि पर्य्युयोज्यत्विमिति वाच्यं। तर्केण वेद इव तत्तद्रपकरपनया गुराविप तत्परिहारात् तस्माच्छि-ष्यवद् गुरोरपि कांढपतत्वात्स्वप्नवत्सर्वव्यवस्थोपपत्तिरवाधितविप-शास्त्रवामाण्योपपत्तिश्चेति सर्वमनवद्यमिति त्पर्यार्थः ॥ २७ ॥ २८ ॥

॥ एकजीववादे श्रुतीनां सामञ्जस्योपपादनम् ॥

<sup>(</sup>१) ह । ।। (२) सगवद्गीता ध पा वली । ३४।

कल्पकोऽनिश्चिताद्वैतो बद्धोऽहमिति निश्चयात । य एकः सर्वदेहेषु स मोक्षार्थप्रवृत्तिभाक् ॥ २९ ॥ अज्ञानाच्छुद्धचिद्धातोः संसारित्वादिसम्भवात । तिन्नरासाय शास्त्रोक्तसाधनेऽस्याधिकारिता ॥ ३० ॥ संसारस्योपलम्भेन न पूर्व तत्त्वधीरिप ।

नतु करपको न निश्चिताद्वैतः शास्त्रप्रणयनवैयर्थात् नाण्यनिश्चिताद्वेतः शास्त्रस्य प्रमामूलकत्वाभावप्रसङ्गादिति चेन्नेत्याह—
"क्लपक इति " | प्रमामूलकत्वाभावेऽण्यवाधितविषयत्वेन शास्त्रप्रमाग्योपपत्तेरन्त्यपक्षाभ्युपगमात् । न चामुकः स इत्यनिश्चये
बह्वायाससाध्यमोक्षार्थप्रवृत्त्ययोग इति वाच्यं, प्रतिशर्रारमहमहमिकया बद्धोऽहमिति निश्चयस्य स्वानुभवसाक्षिकत्वेन प्रवृत्तिसम्भवात्
एकेनैव जीवेन चेन्नमेत्रादिशरीराणां सजीवत्वसम्भवस्य प्रागेवोकत्वादिति तात्पर्यार्थः ॥ २९ ॥ किं च चेन्नमेन्नादिषु कोऽसाविति
प्रश्नस्य किं केनचित्रकाडीकृतं चेतन्यं विषयः किं वा निरम्नसमस्तभेदं, नाद्यः, तस्य किष्यत्वेनाकल्पकत्वात् न द्वितीयः तस्यैकत्वेन
तदनिश्चयासिद्धेः शुद्धचित एकत्वेन वस्तुताऽसंसारित्वेण्यावरणविक्षेपशक्तिद्वयालिस्वाश्रिताविद्यावशात्संसारित्वकल्पकत्वमोक्षार्थयतमानत्वाद्यपपत्तिरित्यमिष्रत्याह—" अज्ञानादिति " ॥ ३० ॥

नन्वनादें। संसारे कस्य चित्तत्वज्ञानं मुक्तिश्चाभून वा, आद्ये इदानीं संसारोपलिन्धिनं स्यात् जीवस्यैकत्वात् अन्ते संप्रदाया-सम्भवेन तत्वज्ञानासम्भव इति चेन्नेत्याह—" संसारस्येति " । एतवुक्तं भवति न द्यसांप्रदायिकत्वं तत्वज्ञानोत्पत्तिविरोधि अपू-र्वजातीयानुत्पत्तिप्रसङ्गात् किंतु कारणासत्त्वं तक्षास्ति इदानीमुप- शास्त्रप्रामाण्यदार्छ्येन प्रवृत्तिरिप सम्भवेत ॥ ३१॥ तत्वज्ञानप्रवृत्त्यर्थ वामदेवादितिह्यां। मुक्तिकीर्तनमेतेन न जीवानेकता भवेत ॥ ३२॥ स्वप्नवत् सर्वभेदस्य प्रातिभासिकभावतः।

देष्ट्रादिकारणस्य कल्पनासुदृदस्य सत्त्वात् जीवैक्यस्य प्रमाणिस-द्धत्वे संसारोपलम्भ पवातःपूर्व तत्त्वज्ञानानुदये प्रमाणम् । न च त-स्विवत्वेन श्रुत्यादिसिद्धानां शुक्रवामदेवादीनां मुक्तिर्नाभूनमम तु भविष्यतीति कथं श्रद्ध्यादिति वाच्यं शास्त्रप्रामाण्यदार्ढ्यादिति गृहाण अन्यथा तेषां महानुभावानां मुक्तत्वेपि मम भविष्यति न वेति शङ्कापिशाच्या प्रवृत्तिप्रतिवन्धापत्तेरिति ॥ ३१ ॥ 'तद्धै(६)तत्प-इयन्नृषिर्वामदेवः प्रतिपेदे'हत्यादिश्रुतिषु मुक्तत्वकीर्तनमपि तेषां सिद्धानां मुमुक्षुप्रवृत्तिसिद्धये न जीवभेदे प्रमाणिसत्याह— "त्तत्त्वज्ञानेति" । तथा च न काऽप्यनुपपत्तिरिति भावः॥३२॥

ननु तर्हि श्रुतिप्रामाण्यवलादेव तिस्सद्धां जीवभेदः पूर्वमिष के-पां चिनमोक्षश्राप्रयुपेयतां श्रूयते हि 'तद्यो (१) यो देवानां प्रस्यबुध्यत स पव तद भवत्तथर्पीणां तथा मनुष्याणां 'अ(२) जो ह्योको जुषमाणोऽनु रोते जहात्येनां भुक्तभोगामजोन्यः' 'नित्यो नित्यानां चेतनश्रेतनाना' मि-स्यादि, स्मर्यते च 'बह(४) वो ज्ञानतपसा पूना मङ्गावमागताः'। 'इदं ज्ञा-नमु(५) पाश्रित्य मम साध्मर्यमागता' इत्यादिः तथा च कथं जीवैक्य-मित्याराङ्क्योक्तवाक्यानां सार्वलौकिभ्रमसिद्धभेदानुवादकत्वेन तत्प-रत्वाभावाज्ञीवैक्यवोधकवाक्यानां च मानान्तराप्राप्तस्वार्थप्रत्वा-स्वप्तन्यायेन भेदस्य किष्पतत्त्वोपत्तेश्च ज्ञानस्तुतिपराणि वाक्यानि नात्मभेदं प्रमातुं शक्नुवन्ति तात्पर्यवद्वाक्यविरोधेनातात्पर्यवद्वा-क्यानां गुणवादत्त्वोपपत्तेश्चेत्यभिष्रेत्याह—' स्वभ्वदिति ''।

<sup>(10) 10 5 18 16 (1)</sup> 

<sup>(</sup>२) स्वे । ४।

<sup>(</sup> ४ ) भगवद्गीता ४ प॰ श्ली॰ १०। ( ५ ) भ॰ १४ प॰ श्ली॰ ३।

<sup>(4) ₹ 18,1 201.</sup> 

बद्धमुक्तादिनिष्ठस्य सम्भवात्स्याद्यवस्थितिः ॥ ३३ ॥ अनादिभावरूपैकचैतन्यविषयाश्रया । तन्त्वज्ञानिवर्त्यात्रास्त्वविद्या तत्त्वविन्मता ॥ ३४ ॥ पूर्विस्मिन्नोत्तरज्ञानिवर्त्येऽतिप्रसञ्जनम् । न ज्ञानप्रागभावे वाऽनादिभावपदद्वयात् ॥ ३५ ॥ अज्ञानभ्रमयोभीववैलक्षण्येऽपि युक्तितः ।

पकजीववादे नानाशङ्कापङ्कप्रक्षालनं स्वप्तदृष्टान्तसालिलधारयैवास्ती-ति भावः ॥ ३३ ॥

॥ एकजीववादे सर्वकल्पनोपपत्तिः॥

केयमविद्येत्यपेक्षायामाह—" अनादीति " । क्रव्योपा-दानाक्षानमप्यनादिचैतन्यश्रितस्वादनाद्येव उदीच्यं शुक्त्यादिकं तु तद्वच्छेदकमिति न तत्राच्याप्तिः भावत्वं चात्राभावविलक्ष-यात्वमातं विवक्षितं अत आरोपिताभावोपादानाक्षानेऽप्यभावविल-क्षणत्वस्वीकारान्नाच्याप्तिरिति । न चाविद्याचैतन्यसम्बन्धेऽतिज्या-प्तिस्तस्याप्यविद्यात्मकत्वाज्ञ्ञाननिवर्त्यस्वे नातिज्याप्तिरिति तात्पर्या-र्थः ॥ ३४॥

अनादिभावपद्योः सार्थक्यमाह—" पूर्विस्मिन्निति " ।
अनादिपद्स्योत्तरक्षानिवर्ल्यपूर्वेक्षाने भावपदस्य क्षानप्रागभावे क्षानजन्यकार्यप्रागभावे चातिच्याप्तिवारकत्वेन सार्थकत्वादिस्यर्थः ॥३५॥
नजु अमे भावविकक्षणाक्षानोपादानत्वं न घटते भ्रमस्य भावविकक्षणत्त्वे
उपादेयत्वायोगात् भावत्वे च भावोपादानकत्विनयमादित्याराङ्क्या
समाधत्ते—" अज्ञानेति " त्रिभिः । एतवुक्तं मवति न हि भावस्वमुपादानत्वे उपादेयत्वे वा प्रयोजकं आत्मिन तददर्शनात् किन्त्व-

भवेद ह्रयो रुपादानोपादेयत्वं विदां मतं॥ ३६॥ अन्वितं कारण-त्वं स्यादुपादानत्वसाधकं। सादित्वं साधकं तह्रदुपादेयत्व इष्यते॥ ३७॥ नोभयत्राऽपि नियतं भावत्वमिति निर्णयः। ध्वंसेऽपि चेत्तदापत्तिः किन्नश्चिन्नमितो भवेत्॥ ३८॥ साक्षाज्ज्ञानानिव-त्यत्वं ज्ञानत्वेनास्तु लक्षणं। न तत्राऽसम्भवोऽव्याप्तिरतिव्याप्तिनं वा भवेत्॥ ३९॥ तत्राज्ञानेऽहमज्ञोऽस्मि मामन्यं च न वेद्मयहं। सौषुप्तमिपचाध्यक्षं नाहङ्किञ्चिदवेदिषं॥ ४०॥

न्वियकारणत्वमुपादानत्वे तन्त्रं सादित्वमुपादेयत्वे तदुभयं च न भा-वत्विनयतं अत उपादानोपादेयभावोऽिप न भावत्विनयतः न चैवं ध्वंसस्याऽष्युपादेयत्वापत्तिः इष्टापत्तेः अतः सिद्धलक्षणयोरक्षानभ्रम-यार्युक्त उपादानोपादेयभाव इति ॥ ३६ ॥ ३७ ॥ ३८ ॥ लक्षणान्त-रमाह—' साक्षादिति ' । नन्वसम्भवः किष्पतत्त्वेन दोषज-न्यधीमात्रधरीरस्याक्षानस्य क्षानानिवर्त्यस्याभाविवलक्षणस्य च कृष्य-वदनादित्वायोगादिति—' तताह नेति ''। किष्पतत्व-मात्रं हि न दोपजन्यधीमात्रशरीरत्वे सादित्त्वे वा तन्त्रं कि तु प्रतिभासकष्पकसमानकालीनकल्पकवत्त्वं सादिकल्पकवत्त्वं विद्या-ऽनिवृत्यप्रयुक्तिनवृत्तिप्रतियोगित्वं प्रागभावप्रीतयोगित्वं वा तन्त्रं न च तत्प्रकृतेऽस्ति तथा च नासम्भवादिद्रपणिमत्यर्थः ॥ ३९ ॥

॥ अविद्या लक्षणोपपादनम् ॥

तत्र चाज्ञाने त्रिविधमनुभवं प्रमाणयति—" तत्रेति " ॥ ४०॥

अज्ञानानाश्रयत्वेऽप्यहमर्थस्याज्ञताप्रथा।
सारत्यज्ञानाश्रयीभूतिचतोऽन्तःकरणैक्यतः॥ ४१॥
सुखादौ शुक्तिरूप्यादौ न जानामित्यसम्भवः।
नवेदमीत्यन्यसौख्यादौ प्रमात्रज्ञानतो भवेत्॥ ४२॥
मिय ज्ञानं न चास्तीति भावरूपैकगोचरं।
सामान्याभावभानस्य व्याहतत्वेन युक्तितः॥ ४३॥
सर्वत्रानुभवे भावरूपमज्ञानमेव हि।
निणीतं तार्किकज्ञानाभावखण्डनयुक्तितभिः॥ ४४॥
न(१)सुषुप्तिगिवज्ञानं नाज्ञासिषिमिति स्मृतिः।

नन्वहमर्थस्या क्षानानाश्रयत्वेन कथमयं प्रत्ययो भावकपाक्षानपश्च उ-पपद्यते इत्यतभाह—"अज्ञानेति"॥ ४१॥ ननु साक्षिवेद्ये सु-खबुःखाक्षानादौ प्रातिभासिके च भावकपाक्षानाभावेन तत्र न जा-नामीति प्रतीतिः कथमुपपद्यते इति नेत्याह—" सुखादाविति" ॥ ४२॥ ननु भावकपाक्षानाविषयत्वेनाभिमतस्याहमक्ष इति प्रत्ययस्य मिथ ज्ञानं नास्तीति क्षानाभावविषयात् प्रत्ययादघटं भूतलमिति प्रत्य-यस्य घटो नास्तीति प्रत्ययादिच विद्येषणविशेष्यभावव्यत्यासं विना इच्छाद्वेषाभावक्षानयोरिव विषयभेदाप्रतीतिरिति तत्राह—" मयी-ति" । धर्मिप्रतियोगिक्षानाक्षानाभ्यां क्षानसामान्याभावक्षानस्य व्याहतत्वेन मिथ क्षानं नास्तीत्यस्यापि भावकपाक्षानविषयत्वेन वि-पयभेदाप्रतीतेर्युक्तत्वादित्यर्थः॥४३॥ फलितमाह—"सर्वत्रेति"॥४४॥ सीष्प्रान्भवोऽपि भावकपाक्षानविषय इत्यत्र वार्त्तिकचचनमुदाह-

<sup>(</sup>१) इ॰ १ ऋ० ४ बा० वा॰ स्री॰ ३००।

कालाद्यव्यवधानन्त्वाल ह्यात्मस्थमतीतभाक् ॥ ४५॥ न(१)भूतकालस्पृक्षप्रत्यङ्ग चागाऽऽमिस्पृगीक्ष्यते । स्वार्थदेशः परोऽथोंऽथों विकल्पस्तेन स स्मृतः ॥ ४६॥ न(२)चेदनुभवव्याप्तिः सुषुप्तस्याभ्युपेयते । नावेदिषं सुषुप्तेऽहमिति धीः किंबलाद्ववेत् ॥ ४७॥ साक्ष्यज्ञानसुखाकारास्तिस्रोऽप्यज्ञानवृत्तयः । सुप्त्याख्या वृत्तिरेकैवाप्यस्तु तत्न न वा क्षतिः ॥ ४८॥ अज्ञाने भावरूपेऽसमन्ननुमानं प्रमावहं ।

रति—" नेति " | कार्यापिधिवनाद्यासंस्कृतमज्ञानमात्रमेव प्रल् योपमं सुपुतिरित्यभिप्रायः ॥ ४५ ॥ अभावक्षपाज्ञानखण्डने एव वार्तिकवचनद्वयं पुनरुदाहरति—" न भूतेति" | तमोगुणात्मका-वरणमात्रालम्बना का चिद्धत्तिः सुपुत्रिरित्यभिप्रेत्य तदुपरक्तचैत-न्यस्य तत्रादोनेव नाद्यात्तत्कालीनाज्ञानानुभवजनितसंस्कारवरोन न किञ्चिद्वेदिपमिति स्मरणमभ्युपेतिमिति वार्त्तिकविवरणयोर-विरोधः अतप्रवोक्तं वार्तिककारैरुपत्तव्राह्मणे ' न चेदिति ' पद्यं ॥ ४६ ॥ ४७ ॥ सुपुत्तौ वृत्तित्रयमेकैव वाऽविद्यावृत्तिरस्तु न तत्राय-ह इत्याह—" साक्षीति " | निर्विकट्पकस्यापि स्मरणजनक-त्वं अहङ्कारोपरागकालीनत्वाभावेन तत्तानुलेख इति भावः ॥ ४८ ॥ तत्व विवरणोक्तमनुमानं प्रमाणमित्याह—" अज्ञान इति " । विवादपदं प्रमाणज्ञानं स्वप्रागभावव्यतिरिक्तस्वविषयावरणस्विन-

<sup>(</sup>१) इ. १ भ ० ४ ब्रा॰ वा॰ सी॰ ३०१।

<sup>(</sup>२) छ० ३ घ० ४ बा० वार्तिके स्नी० १०३।

उक्तं विवरणाचार्यैस्तथान्यैर्बहुधेरितम् ॥ ४९ ॥ किं च ज्ञानविरोधित्वं सर्वज्ञानविरोधिगम् । अनादिभावतातुल्याधारकं दृश्यभाववत् ॥ ५० ॥ अनाद्यभावभिन्नत्वं सर्वज्ञानविरोधिगम् । अनाद्यभावभिन्नकिन्छत्वादिभधेयवत् ॥ ५१ ॥ प्रमाणं श्रुतयोऽप्यत्र न विन्दन्त्य(१)नृतेन हि ।

वर्त्यस्वदेशगतवस्त्वन्तरपूर्वकं अप्रकाशितार्थप्रकाशकत्वात् अन्ध्रकारे प्रथमोत्पन्नप्रदीपप्रभावदिति अत्र प्रमाणपदं प्रमाणवृत्तरेव प्रश्चत्वेन सुखादिप्रमायां साक्षिचैतन्यक्रपायामज्ञानानिवर्तिकायां वान्ध्रवारणाय धर्म्यशप्रमासावृत्तेरिद्मित्याकाराया अज्ञानानिवर्तिकायाः पश्चविद्यां विवादपद्मिति विशेषसां विशेषाकारा प्रमाणवृत्तिरित फलितोर्थः ॥ ४९ ॥

तथान्यैरित्युक्तं विवृणोति—" किंचेति " | ज्ञानविरोधित्वं अनादिभावत्वसमानाधिकरणं सकलज्ञानविरोधिवृत्तित्वात् दृश्यन्ववत्, यद्वा अनाद्यभावविलक्षणत्त्वं ज्ञानविरोधिवृत्ति अनाद्यभावविलक्षणत्त्वं ज्ञानविरोधिवृत्ति अनाद्यभावविलक्षणाज्ञानेऽनुमानान्यूहनीयानि ॥ ५० ॥ ५१ ॥ एवं श्रुतयश्च भावक्षणाज्ञाने प्रमाणं तत्र कान्दोग्येऽष्टमाध्याये 'तद्यथा हिरण्यनिधि निहितमक्षेत्रज्ञा उपर्युपरि संचरंतो न विन्देयुरेवमेवेमाः सर्वाः प्रजा अहरहर्गक्कन्य एतं ब्रह्मलोकं न विन्दन्यनुतेन हि प्रत्यूढा' इति

<sup>(</sup>१) का॰ ८।२।

प्रत्यूढा इति छान्दोग्ये नीहारेणा(१)वृता जनाः ॥५२॥ न(२)तं विदाथ इत्याद्या अन्याः सन्ति प्रमापिकाः । भावत्वेऽस्य तथा ज्ञाननिवर्त्यत्वे श्रुतिर्भवेत् ॥५३॥ विश्वमायानिवृत्तिः स्याङ्ग्यश्चान्ते इति प्रमा । अज्ञानेऽनन्तशक्तित्वान्मायाशब्दोपपत्तितः ॥ ५४॥ जीवस्याप्यनविछन्नब्रह्मानन्दाप्रकाशनात् । साऽन्यथानुपपतिश्च मानमज्ञान इष्यते ॥ ५५॥ जीवस्य ब्रह्मरूपत्त्वादानन्दैकस्वरूपता । तद्मानान्यथापत्तिः कथं स्यात्तिमिरं विना ॥ ५६॥ तद्मानान्यथापत्तिः कथं स्यात्तिमिरं विना ॥ ५६॥

श्वितिर्वेद्यञ्चानप्रतिवन्धकत्वेनानृतं ब्रुवाणा ताहगज्ञाने प्रमाणं 'न तं विदाय य इमा जजाने खाद्यारण्यकं च, अन्या अप्येवमेवेत्यर्थः ॥५१॥॥५३॥ ज्ञानिवर्त्यत्वे 'भूयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्ति'रित्यादिश्वति-मानित्याह—'' विश्वेत्यर्धेन '' । अज्ञानस्येव चानिर्वचनीय-विचित्रशक्तियोगान्न विचित्रशक्तिमित मायाशब्दप्रयोगानुपपत्ति-रित्याह—''अज्ञान इत्यर्धेन'' । कचिन्मणिमन्त्रादौ तत्प्रयोग-स्तूपचारादिति द्रष्टव्यं ॥५४॥ जीवस्यानविच्छन्नब्रह्मानन्दाप्रका-शान्यथानुपपत्तिश्च तत्र प्रमाणिमत्याह—'' जीवस्येति '' ॥५५॥

तदेव द्रढयति—'' जीवस्येति '' ॥ ५६ ॥
॥ अविद्यायां प्रमागोपन्यासः ॥
सा चाविद्या साक्षिवेद्या न तु शुद्धचित्रकाश्या साक्षी च अवि-

<sup>(</sup>१) तै संहिता ४।६।२। (२) तै॰ सं॰ ४।६।२।

साऽविद्या साक्षिचिद्वेद्या साक्षी तद्वृतिगो मतः । शुद्धचैतन्यभास्यत्वे तस्यावस्तुत्वमापतेत् ॥ ५७ ॥ भास्या स्वावृतचिद्धाम्नाऽविद्या राहुवदिष्यते । आश्रयो विषयश्चास्याः शुद्धं ब्रह्मैव सम्मतं ॥ ५८ ॥ उपाधेः प्रतिबिम्बैकपक्षपातित्या ततः । संसारो जीवगो नेशे बिम्बभूते चिदद्वये ॥ ५९ ॥

द्यावृत्तिप्रतिविभिवतचैतन्यं तेन निर्दोपचित्प्रकाश्यत्वेनाज्ञानस्य पार-मार्थिकत्वापत्तिमाँक्षेपि तत्प्रकाशापत्तिने च तदानीमविद्याया निवृत्त-स्वात्तत्प्रकाशाभावः प्रतीतिमात्तशरीरस्य प्रतीत्यनुवृत्तौ निवृत्ययोगा-दित्यादिदोपानवकाश इत्यभिष्रेत्याह्-"सेति"॥ ५७॥ अतप्वोच्यते राहुवत्स्वावृतचैतन्यप्रकाश्याऽविद्येत्याह्- "भास्येति"(१)।

## ॥ अविद्याप्रतीत्युपपत्तिः॥

अविद्याया आश्रयस्तु गुद्धं ब्रह्मेव विषयश्चेत्याह—" आश्रयइति" ॥ ५८ ॥ दर्षणस्य मुखमात्रसम्बन्धेऽपि प्रतिमुखे मालिन्यवत्प्रति-विम्वे जीवे संसारः न विम्वे ब्रह्मणि, उपाधेः प्रतिविम्वपक्षपाति-स्वादित्याह—" उपाधिरिति " ॥ ५९ ॥ ननु कथं चैतन्यमज्ञाना-

<sup>(</sup>१) नचैवं कराचिरविद्याया अप्रतीत्यापानः द्रशापतेः समाधौ तथाऽभ्युपगमात्। न चाऽविद्याव्यत्तेरीपज्ञाचलादय कथमविद्यावृत्तिः अविद्याया एव दीप्रलात् न च वृद्धेरिष वृद्ध्यात्रस्तिविद्यात् स्वर्यात् स्वर्या एव स्वभानीपाधिलात् ननु प्रमाणाः गम्यायामविद्ययां प्रमाणीपन्यासवैद्ययां न च प्रमाणैरसद्यावृत्तिमाचं बीध्यत द्रति वाच्यम्। अज्ञानमग्रण्हतां तताऽसद्यावृत्तिवीधेऽसामयादिति चेत्र प्रमाणीपनीतासद्यावृत्तिविधिष्टाज्ञानं हि साचिणा गर्ह्यते तथा चासद्यावस्युपनयने प्रमासानां चरितार्थलान्त्र काऽप्यनुपपन्तिरिति भावः।

न चिन्मात्रं विरोध्यस्याः साधकत्त्वेन सम्भवेत् । तदेव बुध्धिवृत्तिस्थं विरोधि श्रुतिमानतः ॥ ६०॥ चितोऽपि वृत्त्यवच्छेदादज्ञानेन विरोधिता । तृणादेभीसकस्यापि दाहकत्त्वं यथा रवेः ॥ ६१॥ चितोऽज्ञानाश्रयत्वेपि प्रमाणं श्रुतिरिष्यते । मायां(१)तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महेश्वरं ॥६२॥ अज्ञानानाश्रयत्वेऽपि जीवोऽज्ञ इति सम्भवेत् । अज्ञानकार्ययोगित्वाद्यपदेशोऽस्य नो परे ॥ ६३॥

श्रयस्तस्य प्रकाशस्त्रस्पत्त्वात् तयोश्च तमःप्रकाशविद्वरुद्धस्वभाव-त्वादिति चेन्नेत्याह—'' नेति '' | अज्ञानिवरोधि ज्ञानं हि न चैतन्यमात्रं किं तु वृत्तिप्रतिविभिन्नतं तच्च नाविद्याश्रयः यच्चावि-द्याश्रयस्त्रच न विरोधि इत्यर्थः ॥ ६०॥

नतु तर्हि शुद्धचितोऽह्यानिवरोधित्वामावे घटादिवदप्रकाशत्वापित्तिरित्यतआह—'' चित इति '' | वृत्यवच्छेदेन तस्या एय
अज्ञानिवरोधित्वात्स्वतस्तृणतृलादिभासकस्य सौरालोकस्य सूर्यकान्तावच्छेदेन स्वभास्यतृणतृलादिदाहकत्ववत्स्वतोऽविद्यातत्कार्यभासकस्य चैतन्यस्य वृत्यवच्छेदेन तद्दाहकत्वमिवरुद्धमित्यर्थः॥६१॥
चिन्मात्रस्याविद्याश्रयत्वे प्रमाणमाह—'' चित इति ''॥ ६२॥ न
च 'ज्ञा(१)ऽज्ञावीशानीशौ दित जीवाज्ञानप्रतिपादकश्रुतिविरोध इति
शक्कां, तदाश्रयत्वाभावेपि तत्कार्ययोगितया अज्ञत्वव्यपदेशोपपतेरित्याह— '' अज्ञानिति ''॥ ६३॥ नन्वचाक्षुपस्य चैतन्यस्य

<sup>(</sup>१) चेताय० ३ च० १०। (१) चेताय० १ च० ६।

नीरूपस्यापि रूपस्य प्रतिबिम्बो यथेष्यते । व्योम्नोप्यचाक्षुषस्येव ब्रह्मणः किन्न सम्भवेत् ॥६४॥ वस्तुतस्तु श्रुतेरेव प्रतिबिम्बश्चितेर्मतः । उपाधिबिम्बसम्बन्धानादित्वान्नास्य सादिता ॥ ६५ ॥ सर्वतः प्रस्तत्वेन चितोऽप्यव्यवधानतः । आभिमुख्यस्य सद्भावात्प्रतिबिम्बोऽञ्जसा भवेत्॥६६॥ अवच्छेद्यांशमादाय सामानाधिकरण्यतः । बन्धमोक्षोपपत्तिश्च युक्तिभिः श्रुतिभिस्तथा ॥ ६७ ॥

गन्धरसादिवत्प्रतिविम्बतानर्हत्वात्प्रतिविम्बत्वे जीवस्य सादित्वा-पाताश्चेत्यारङ्क्याह्— " नीरूपस्येति " | रूपवत एव प्रतिवि-म्बइत्यस्या व्याप्तेरूपादौ व्याभिचाराद्यया भङ्गः एवमाकारादौ व्य-भिचाराश्चाश्चपस्येव प्रतिविम्व इत्यस्या अपि व्याप्तेर्भङ्गः, बस्तुतस्तु श्चतिवलाश्चितः प्रतिविम्वे सिद्धे तत्रैव व्यभिचाराश्चेयं व्याप्तिः तथा च रसादिव्यावृत्तं फलैकान्नेयं प्रतिविम्वप्रयोजकं, नापि जीवस्य सादित्वापत्तिः उपाधिविम्बसम्बन्धानादित्वेनानादित्वोपपत्तेरिति द्वयोस्तात्पर्यार्थः॥ ६४॥ ६५॥

चिन्मात्राभिमुख्यसम्भवादिष तत्त्रतिविम्बसम्भव इत्याह-"स-वित इति "॥ ६६ ॥ वन्धमोक्षयोः सामानाधिकण्यमप्यस्तीत्याह --" अवच्छेद्यांश इति "॥ ६७ ॥

॥ अविद्यायाश्चिन्मात्राश्चयत्वोपपत्तिः॥ नतु शुद्धब्रह्मणश्चिन्मात्रस्याज्ञानाश्चयत्वे सार्वज्ञविरोधः न सर्वज्ञत्वं विशिष्टे स्यान्न तद्ज्ञानमन्तरा ।
स्वतोऽसङ्गतयाऽसङ्गश्रुतेर्नास्ति विरोधिता ॥ ६८ ॥
स्वरूपतः प्रमाणैर्वा सर्वज्ञत्वं द्विधा स्थितं ।
तचोभयं विनाऽविद्यासम्बन्धं नैव सिन्द्यति ॥ ६९ ॥
जीवाश्रिताप्यविद्या स्वीकृता वाचस्पतेर्मते ।

च विशिष्ट एव सार्वश्यं 'तुरीयं सर्वद्दमसदेति ' शुद्ध-स्थेव सर्वश्वत्वोक्तेरित्याशङ्क्य सर्वद्दमपदेन सर्वेषां हम्भूतं चै-तन्यिमत्युच्यते न तु सर्वश्चं तुरीयं तस्माद्विशिष्ट एव सार्वश्च्यं त-चाविद्यां विना न सम्भवतीत्यविद्यासिद्धिरित्यभिप्रत्याह—'' स-वज्ञत्विमिति'' | 'अ(१)सङ्गोद्ययं पुरुष' इत्यसङ्गत्वश्चतिरापि स्वतः सङ्गाभावविषयत्वेनोपपद्यते इत्याह—'' स्वतइति '' ॥ ६८ ॥ सर्वश्चो हि प्रमाणतः स्वरूपश्चत्या वा तत्र प्रमाणस्य भ्चान्तेश्च अवि-द्यामुलत्वात् असङ्गस्वरूपश्चतेश्च अविद्यां विना विषयासङ्गतेरि-त्यत्र वृद्धसमितिमाह—'' स्वरूपत इति ''॥ ६९ ॥

॥ सर्वज्ञस्याज्ञानाश्रयत्वोपपत्तिः॥

मतान्तर माह—"जीवाश्रितेति" | नतु जीवाश्रिताऽविद्या त-त्प्रतिविभ्वितचैतन्यं वा तद्विच्छन्नचैतन्यं वा तत्किरिपतभेदं च जीव स्तथा चान्योन्याश्रय इति चेन्न किमयमन्योन्याश्रय उत्पत्तौ क्रप्तौ स्थितौ वा, नाद्यः अनादित्वादुभयोः, अज्ञानस्य चिद्रास्यत्वेपि चितः स्वप्रकाशत्वेन तदभास्यत्वात्, न तृतियः स कि परस्पराश्रितत्वेन वा परस्परसापेक्षस्थितिकत्वेन वा स्थात् तन्न, उभयस्याप्यसिद्धेः

<sup>(1)</sup>日0日日1日日

तथैव कल्प्यते सर्व भूतभौतिकविश्वकं ॥ ७० ॥
स्वेनैव कल्पिते देशे व्योम्नि यद्यद्धटादिकं ।
तथा जीवाश्रयाविद्यां मन्यन्ते ज्ञानकोविदाः ॥७१॥
चिन्मात्रं विषयोऽस्त्यस्याः स्वयं ज्योतिरकल्पितं ।
नान्यद्ज्ञानकार्यत्वादप्रसक्तप्रकाशनं ॥ ७२ ॥
स्ययम्भानाईमावृत्त्या न भातीत्याततं सुखं ।
प्रकाशमानताऽध्यासाधिष्ठानत्त्वेन चेष्यते ॥ ७३ ॥

अज्ञानस्य चिद्राश्रयत्वे चिद्धीनिश्चितिकत्वेपि चिति अविद्याश्चित-त्वतद्धीनिश्चितिकत्वयोरभावात् । न चैवमन्योन्याधीनताक्षितिः समानकालीनयोरिप अवच्छेद्यावच्छेदकभावमात्रेण तदुपपत्तेर्घटत-द्विच्छन्नाकारायोरिवेति तात्पर्यार्थः॥ ७०॥ तत्राभियुक्तसंमितं दर्शयति—" स्वेनेति "॥ ७१॥

॥ अज्ञानस्य जीवाश्रयत्वोपपत्तिः॥

अविद्याया विषयोषि सुवच इत्याह—''चिन्मात्रमिति'' | चिन्मात्रमेव विषयोऽविद्यायाः तत्याः किष्पतत्त्वेनान्योन्याश्रयादि-दोषाप्रसक्तेः स्वप्रकाशत्वेन प्रसक्तप्रकाशे तस्मिन्नावरणकृत्यसम्भवाच, नान्यत् तस्याज्ञानकिष्पतत्त्वात् अप्रसक्तप्रकाशत्वेन आवर्णकृत्यामावाचेत्यर्थः ॥ ७२ ॥ शुद्धकृषायाश्चितः प्रकाशमानत्वेऽपि तस्या एव परिपूर्णाद्याकारेगाप्रकाशमानत्वात् तद्र्थे तस्या एवावर्ग्णकृत्यात्त्र परिपूर्णाद्याकारस्य मोक्षदशानुवृतत्त्वेन शुद्धचिन्मात्रत्विमित्यभिष्रत्याह—''अद्वयेति'' | आवरणमित्वमेव परिपूर्णे ब्रह्म नाम्ति न प्रकाशत इति व्यवहारः अस्ति प्रकाशत इति व्यवहारप्रतिवन्धश्च अध्यासाधिष्ठानादिना प्रकाशमानता चाविषद्या परिपूर्णाद्याकारेण इदानीं व्यवहाराभावेषि अपरोक्षव्यवहारयोग्यत्वानपायादिति सार्द्धतात्पर्यार्थः ॥ ७३ ॥

पूर्णानन्दात्मनाऽभानेप्यपरोक्षत्वयोग्यता । जीवमध्यस्तभेदं प्रत्यावृतत्वाचितः स्वतः ॥ ७४ ॥ उभयोरप्यनादित्वान्नानन्तर्य मिथोऽनयोः । तद्भेदापगमे शुद्धचैतन्यं मोक्ष इष्यते ॥ ७५ ॥ त्वदुक्तमर्थं नो वेसीत्येवं भातेऽपि वस्तुनि । अज्ञानानुभवात्साक्षी नाज्ञानेन विरुद्धते ॥ ७६ ॥

नतु दीपावरकघटादिवचैतन्यावरकाविद्या चैतन्यस्यान्यसं-म्बन्धं प्रतिबधातु अन्यं प्रति चैतन्यमाछाद्यतु न तु चैतन्यं प्रत्येव चैतन्ये उक्तयोग्यत्वरूपप्रकाशविरोधिनी सा न हि दीपो घटावृतोऽपि स्वयं न प्रकाशते तमःसम्बन्धापातात् । न च कल्पितभेदं जीव-चैतन्यं प्रति शुद्धचैतन्यमाछाद्यतीति वाच्यं । आवरणं विना भे-दकलपनस्पैवायोगात यो मोक्षे भावी चिन्मात्रस्पैव चिन्मात्रं प्रति प्र-काशस्तदभावसेवेदानीमज्ञानेन साधनीयत्वाचेति चेन्नेत्याह-'जी-विमिति" सार्द्धेन। कल्पितभेदं जीवं प्रति शुद्धचैतन्यसावृतत्वात्। न च भेद्रकल्पनस्यावरणोत्तरकालीनस्वादिदमयुक्तमिति वाच्यम्। भेदावरणयोरुभयोरप्यनादित्वेन परस्परमानन्तर्याभावात् । यच्चो-क्तं मोक्षे भावी चैतन्यस्य चैतन्यं प्रति प्रकाशः तदभाव इदानीमज्ञा-नसाध्य इति तन्न, मोक्षे जन्यस्य प्रकाशस्याभावात् कल्पितभेदा-पगमे शुद्धचैतन्यं प्रत्येव प्रकाशस्य जीवं प्रत्यपि सम्भवात् न का चिद्प्यनुपर्पत्तिरित्यर्थः ॥ ७४ ॥ ७५ ॥ यचोक्तं प्रकाशसक्षे चै-तन्ये कथमज्ञानं नह्यालोके तम इति तत्राह—"त्वदुक्तमिति"। तथा च सविपयाज्ञानसाधकत्वात्साक्षिकपविपयप्रकाशोपि नाज्ञान-विरोधीति भावः॥ ७६॥

प्रमाणवृत्युपारूढप्रकाशत्वेन चिन्मयम् । निवर्त्तकमविद्याया न चित्सामान्यमिष्यते ॥ ७७ ॥ अहङ्कारोऽस्त्यविद्योत्थोनात्मात्मग्रहणे लये।

ननु न जानामीति अप्तिविरोधित्वस्यैवानुभवात्कयं वृत्तिविरोधित्वं त्वन्मते चैतन्यस्येव अप्तित्वात् चैतन्याआनयोरिवरोधे आन्त्रत्वाञ्चानत्वायोगादिति तत्राह—" प्रमाणिति " । मन्मते वृत्तिप्रितिविभिवतचैतन्यं जानामीति व्यवहारिवषयः, तथा च न जा नामीत्यनेन वृत्तिचितोरुभयोर्ण्यक्षानिवरोधित्वं विषयीक्रियते एवं च न चैतन्ये अज्ञानिवरोधित्वं नापि वृत्तौ वृत्युपारुढिचित एवार्यप्रकाशकत्वेन तथात्विमृत्यर्थः। तस्माद्विद्या स्वरूपत आश्रयतो विषयतश्च सुनिरूपा ततश्चाहङ्कारादिस्विष्टिरित भावः ॥ ७७ ॥

## ॥ अविद्याया विषयोपपादनम् ॥

नन्यहमर्थ आत्मेव तस्य कथमविद्यातः सृष्टिः। न च सुषुप्तौ स्वयंप्रकाशमानस्यात्मनः सम्भवेष्यनेवंविधस्याहमर्थस्याभावः यदि च सुप्तावहमर्थः प्रकाशेत तर्हि समर्थेत ह्यस्तन इवाहङ्कारः अनुभूतेः समरणिनयमाभावेषि समर्थमाणात्ममात्रत्वादिति वाच्यम् । हेतौ असि-दिस्तकं इष्टापते निद्यद्यापि स्वप्रकाशात्मान्यत्वमहमर्थे सिद्धमित आत्मान्यत्वेनास्वप्रकाशत्वसाधने तेन च तदन्यस्वसाधने अन्यो न्याश्रयः नचाहमर्थस्यापरामर्शः सुखमहमस्वाप्सं न किं चिदवेदि-षिमिति तस्येव परामर्शादित्याशङ्का निराचप्टे—'' अहमिति ''। अहङ्कारोऽविद्याकार्यन्वादनात्मा लये सुप्तौ आत्मग्रहणेपि अस्या-हङ्कारस्याग्रहात् यतो जागरे अस्याऽस्मृतेः स्मरणाभावात् ततः सुप्तौ ग्रहणाभावः अतः—" स्वयंज्योतिषः सकाशाद्धिन्नो नात्मा-यमहङ्कार " इति योजना । अहङ्कारस्तावदिछादिविशिष्ट एव गृह्यत इत्यावयोः समं सुप्तौ च नेछादय इति कथं तदाऽहमर्थानु-

अस्याग्रहात्स्वयंज्योतिर्भिन्नोऽतो जागरेऽस्मृतेः ॥७८॥ सुप्तिकालानुभूतात्मैक्याध्यासान्निश्चयोऽहमः । अहमस्वाप्समित्यात्मैक्यारोपेणापि सम्भवेत ॥ ७९॥ अविद्योपाधिकं सुप्तौ चैतन्यमनुभूय तत् ।

भवः । न चेच्छादिगुणविशिष्ट एवाहमधीं गृह्यत इत्यत्न न नः संप्रति-पित्तिरित वाच्यं गुणिप्रहणस्य गुणप्रहणव्याप्तत्वात् अन्यया रूपा-दिहीनोऽपि घटः प्रथेत न च रूपादिरिहतानां तेषामसत्वं तत्र बी-जिमिति वाच्यं पूर्वनाशाप्रिमरूपानुत्पित्तलक्षगााद्यक्षणादौ तिद्विनापि सत्त्वात् एवं च गुणाप्रहणे कथं गुणिप्रहणं तथा च निर्गुण एवात्मा गृह्यते इति स्वीकर्तव्यं अनुभवाभावे च न तस्य जागरे परामर्शः तथा चाक्षानाश्रयत्वेन सुषुप्तावनुभूयमानादात्मनोऽहङ्कारो भिन्नः ए-वमेवात्मान्यत्वे सिद्धे अस्त्रप्रकाशत्वसाधने नान्योन्याश्रय इति ता-त्वर्यार्थः ॥ ७८ ॥

ननु यद्यहमर्थों न परामृश्येत तहींतावन्तं कालं सुप्तोऽहमन्योन्वेति संशयः स्यात् नत्वहमेवेति निश्चयं इति चेन्नेत्याह-'सुप्तीति''। यथा पूर्विद्वनानुभूतदेवद्त्तभिन्नतया अनुभूते चैने सोयं नवेति न संशयः कि तु स पवेति निश्चयः तथा सुपुप्तिकालानुभूतात्मैक्याध्यासात्स पवाहमिति निश्चयो युज्यते इत्यर्थः। नन्वेतावन्तं कालमहं स्वमं पश्यन्नासं जाग्रदासमित्यन्नेवाहमस्वाप्समित्यनाप्यहमंशे परामर्शत्वानुभवात्कथं तन्नापरामर्शत्वासित्याशङ्क्य समाधत्ते—''अहमिति''। परामृश्यमानात्मैक्यारोपात्तज्ञानांशे परामर्शत्वाभिमानात्। नचापरामर्शे परामर्शत्वारोपो न दृष्ट इति वाच्यं तन्निः नेत्रत्वेनानुभूयमाने परामर्शत्वारोपदर्शनादित्यर्थः॥ ७९॥ नन्वहम-र्थस्तावत्सर्त्तां सचाविद्यावच्छिन्नचैतन्यं वा अन्तःकरणाविद्यन्न-र्थस्तावत्स्मर्त्तां सचाविद्यावच्छिन्नचैतन्यं वा अन्तःकरणाविद्यन्न-वितन्यं वा, आद्ये योऽहमकार्षं सोऽहं सौप्तिकाञ्चानादि स्मरामीत्यनु-

वुद्धवच्छेदतः स्मर्तृ न वैरूप्यं तयोर्भवेत् ॥ ८०॥ स्थूलः स्यामिति वत्सुप्तै प्रवृत्तिरुपपद्यते । सुप्तौ हेत्त्वात्मना तस्य स्थितः सर्वोपपत्तितः ॥ ८१॥ चिन्मात्राजायते सर्वमहङ्कारसुखं जगत्।

भवविरोधः अन्त्ये त्वहमर्थस्यैव तद्द्युभवितृत्वं वाच्यं स्मृतिसं-स्कारानुभवानामेकाश्रयाणामेव कार्यकारणभावात् योऽहमन्वभूवं सोऽहं स्मरामीति प्रत्यभिज्ञानाश्चेत्याणङ्क्य परिहरति-"अविद्येति"। अविद्याविक्कन्ने एवान्तःकरणावछेदान्नानयोरनुभवितृस्मर्जीवैक-प्यमित्यर्थः॥ ८०॥

नन्वेवं सुषुप्तावहमर्थाभावे अहं निर्दुः स्यामिती च्छ्रया सुषुप्यर्थे प्रवृत्ययोगादिति चेन्नेत्याह—" स्थूलः स्यामिति " |
कृशोऽहंस्थूलो भवामीति वत्प्रवृत्युपपत्तेः न च तत्र काइर्यादिनिष्कुप्रस्य शारीरस्येव स्थौल्याधिकरणतया विवेकिनामुद्देश्यत्वमितिवाच्यम् । प्रकृतेप्यन्तः करणादिनिष्कुप्रस्येव तदुद्देशविषयत्वात्। ननु
योऽहं सुन्नः सोऽहं जागर्मि योऽहं पूर्वेद्युरकार्षं सोऽहमद्य करोमीति प्रत्यभिज्ञानुपपत्तिः अहमर्थस्य भेदात्कृतहान्यादिदोषापत्तिरित्याशङ्क्य
परिहरति— " सुप्ताविति " । तस्याहङ्कारस्याविद्यात्मना स्थितस्य सर्वत्रवहारसिद्धिरित्यर्थः ॥ ८१ ॥ अविद्योपहिताचैतन्यादहङ्कारीदसिप्टिरित्युक्तं पूर्वे तद्विष्टणोति—" चिन्मात्रादिति "

अनात्मत्वमहङ्कारे सिद्धं भ्रान्त्या समुत्थिते ॥ ८२ ॥
सुप्तौ विलयमायाति जागरादौ स जायते ।
आत्मभानेऽप्यभानात्स्यादनात्माऽसौ विनिश्चितः॥८३॥
भौतिकत्त्वाद्दिनाशित्वाद् दृश्यत्वाच जडत्वतः ।
विकारत्वादनात्मत्वमहङ्कारस्य सिद्धाति ॥ ८४ ॥
यथा देहघटादीनामनात्मत्त्वं विनिश्चितं ।
तथैवास्याहमोऽप्यस्ति विचाराच्छ्रुरुतियुक्तिभिः ॥८५॥
कर्तृत्वमात्मनो नास्ति स्वभावादिक्रयस्य यत् ।
कर्तृत्वादिविशिष्टाया बुद्धेरध्यासतो हि तत् ॥ ८६॥

॥ ८२ ॥ तस्यानात्मत्त्वं स्फुटयति—" सुप्ताविति '' त्रिभिः॥८३॥ ॥ ८४ ॥ ८५ ॥

## ॥ अहमर्थस्यानात्मत्त्वोपपत्तिः ॥

ननु कर्तृत्वं यद्यनात्मधर्मः स्यात्कयमात्मिन भासेत न च ज-पाकुसुमस्यं लौहित्यं स्फिटिक इवान्तः करणगतं कर्तृत्वमात्मन्यध्य-स्यते न तु तात्त्विकं निर्विकारत्त्वश्चितिवरोधात् सुषुप्तौ बुद्ध्यभावे-क्कतृत्वदर्शनास्रेति वाच्यं एवं हि रक्तं कुसुममिति वत्कदाः चिन्मनः किर्तित प्रत्यक्षप्रमा लोहितः स्फिटिक इति वस्तैतन्यं किर्तिति भ्रमश्च स्यादित्याशङ्क्याह—'' कर्तृत्विमिति '' | कर्तृत्विविशिष्टान्तः कर-णस्य चैतन्यात्मनाध्यासेन तथा प्रतीतिः कुसुमस्य स्फिटिकात्मना नाध्यास इति वैषम्यादिति भावः ॥ ८६॥ ननु बुद्धिगतं कर्तृत्वं कि-महमर्थे अहमर्थगतं वा आत्मानि अध्यस्यते आद्ये आरोपितस्याप्य- चिद्चिद्ग्रन्थिरूपत्वाद् द्यंशोऽहङ्कार इष्यते । तत्राचिदंशे बुद्धौ हि कर्तृत्वं धर्म ईक्ष्यते ॥ ८७ ॥ वुद्धेस्तु तद्विशिष्टायाश्चित्यैक्याध्यासमन्तरा । अहं कर्तेति भानस्यायोगेनाध्यास इष्यते ॥ ८८ ॥

नर्थसात्मन्यभावे तस्य वन्धमोक्षानिधकरणत्वापितः द्वितीये अन-ध्यासेनैवाहं कर्तेति प्रतीत्युपपत्तौ किमध्यासेनेत्याशङ्क्याह— " चिद्चिदिति '' | अहङ्कारस्तु चिद्चिद्वन्थिरूपतया द्यंद्याः त-प्राचिदंशे बुद्धौ कर्नृत्वसत्वेऽपि तद्विशिष्टाया बुद्धेश्चित्यैक्याध्यासं विनाऽहङ्कर्तेति प्रतीतेरयोगेनाध्यासस्यावश्यकत्वात् । एतेनारोपित-कर्नृत्वस्याप्यभावे आत्मनो बन्धमोक्षानिधकरणत्वं स्यादिति निरस्त-मिति द्रष्टव्यमिति भावः ॥ ८७॥

नतु 'कर्ता(१)शास्त्रार्थवत्वा'दिस्यधिकरणे त्वयापि सांख्यरीत्त्या वुद्धेः कर्तृत्वे प्राप्ते तज्जीवस्यैवेति सिद्धान्तितत्त्वेन विरोधः स्यादिति चेन्नेत्याह—" बुद्धेरिति " | वुद्धेरेव कर्तृत्वं भोकृत्वं चैतन्य-स्येति पूर्वपक्षं कृत्वा कर्तृत्वभोकृत्वयोरैकाधिकरण्यनियमेन भोकृत्ववत्कर्तृत्त्वमण्यङ्गीकर्तव्यमित्युक्तं न तु बुद्धेरकर्तृत्त्वं आत्मनो वा स्वाभाविकं कर्तृत्वमिति 'यथा(२)च तक्षोभयथे 'त्युक्तराधिकरणे पूर्वाधिकरणोक्तस्य आत्मकर्तृत्वस्य स्वाभाविकत्वं पूर्वपक्षयित्वौ-पाधिकत्वस्य स्थापितत्वात् अतो न तद्धिकरणविरोध इति तात्य-र्यार्थः ॥ ८८ ॥ ननु कर्तृत्वाद्यनर्थक्षपवन्धस्य बुद्धिगतत्वेन मोक्ष-स्यापि तदन्वयापितः अनर्थतिन्नवृत्योरैकाधिकरण्यनियमादिति

<sup>(</sup>१) ब्रह्मान्वे २। ३। ३३।

<sup>(</sup>२) ब्रह्मसूचे २।३।४०।

अतोऽन्तः करणाध्यासात् कर्तृत्वं भाति चिद्धने । तद्द्वारा बन्धमोक्षादिव्यवहारोपि सिद्धाति ॥ ८९ ॥ तथा देहेन्द्रियाद्यैक्याध्यास आत्मिन युज्यते । द्यंशत्त्वेनाहमित्यस्य चिदंशे कर्तृतादिवत् ॥ ९० ॥ ब्राह्मणोऽहं मनष्योऽहं कारणोहऽमिति भानतः । तत्त्तदात्मिविशिष्टैक्याध्यास आवश्यको मतः ॥९१॥ देहेन्द्रियादितद्धर्माध्यास आत्मिन चिद्धने । सिद्धों न तं विना कश्चिद्यवहारः प्रसिद्धाति ॥ ९२ ॥

चेन्नेत्याह— "अत इति" | कर्तृत्वादेश्चेतनगतयेवानर्थत्वं शुद्ध-स्य भोकृत्वाद्यनर्थानाश्चयत्वेष्युपहितस्य शुद्धात्स्वाभाविकभेदा-भावेन बन्धमोक्षसामानाधिकरण्योपपत्तेरिति सिद्धं मनसः कर्तृ-त्वमात्मन्यारोष्यत इति भावः ॥ ८९ ॥ नन्वहमर्थस्यानात्मत्वेऽहं ब्रा-द्यापि इत्यादि प्रत्यक्षं देहेन्द्रियादी आत्मेक्याच्यासे प्र-माणं न स्यात् पैक्यबुद्धावात्मनोऽविषयत्त्वादिति चेन्नेत्याह— "तथेति" | अहमित्यस्य द्यंशत्वेन चिदंशे कर्तृत्वादिविशि-प्रान्तःकरणेक्याध्यासवद् ब्राह्मणत्वकाणत्वादिविशिष्टदेहेन्द्रियादी-क्याध्यासेनात्मेक्यावपयत्त्वसम्भवात् तथा चात्मिन देहेन्द्रियादी-चेक्याध्यासो युज्यत पवेति न का चिद्रनुपपत्तिरित्यर्थः ॥९०॥९१॥ तस्मादाभीरसाधारणादहं गौर इत्यादि प्रत्ययादात्मन्यन्तःकर-योक्याध्यासादेहादितद्धर्माध्यासोऽपीति सिद्धमित्याह—"देहेति" ॥९२॥ आत्मन्यध्यासोपपादनम्।

नन्वेवमविद्यायां तन्निवन्धनाध्यासे च सिद्धेऽपि न तस्या-

अविद्यायां तदध्यस्ते कार्येऽध्यासेऽखिले मतं ।
मानलक्षणसद्भावादिनर्वाच्यत्वमेव हि ॥ ९३ ॥
सतः सित विभिन्नत्वे भिन्नत्वेऽप्यसतः सित ।
तथा सदसिद्धिन्न-त्वमिनर्वाच्यत्वलक्षणं ॥ ९४ ॥
सत्वास-त्वाख्यधर्माभ्यां विचारं सहते न यत् ।
तथैव सदसत्वेन तदेवास्त्वस्य लक्षणं ॥ ९५ ॥
सन्त्वाविच्छन्नभेदस्य सन्नेति प्रत्यये ध्रुवं ।
सद्दैलक्षण्यमेवास्ति सिद्धान्ते हि प्रयोजकं ॥ ९६ ॥
नैकत्रोभयभिन्नत्वं व्याहतं चेति सांप्रतं ।
अतात्विक-त्वस्वीकाराद्यन्निषधसमुच्चये ॥ ९७ ॥

मिर्निचयस्वसिद्धिः लक्षणप्रमाणयोरभावादित्याशङ्क्य लक्षणप्रमाणसङ्गावान्नेत्याह—"अविद्यायामिति" ॥ ९३ ॥ सद्विलक्षणत्वे सत्त्यसिद्धलक्षणत्वे सित्यसिद्धलक्षणत्वे सित्यसिद्धलक्षणत्वे सित्यसिद्धलक्षणत्वे सित्यसिद्धलक्षणत्वे सित्यसिद्धलक्षणत्वे सित्यसिद्धले सित सदसत्वेन विचारासहत्त्वं वा प्रतिपन्नोपाधौ वाध्यस्त्वं वा इत्यादिलक्षणे निरवद्यस्वसम्भवादित्याह—" सत्त इति " द्वाक्ष्यां ॥ ९४ ॥ ९५ ॥ नमु सतोऽपि सदन्तरिवलक्षण-त्वात्सिद्धसाधनं स्यादिति नेत्याह—" सत्त्वेति " । न हि सित सदन्तरभेदेऽपि सन्नेति प्रतितिरतो न सिद्धसाधनमित्यर्थः ॥ ९६ ॥ एवं च सत्त्वरितन्त्वे सित असत्वरितन्त्वे सित सदसत्वरितन्त्वे सित असत्वरितन्त्वे सित सदसत्वरितन्त्वमिप साधु निषेधसमुच्चयस्यातात्विकत्वाङ्कीकारान्न व्याहितिरित्याह—" नैकन्नेति " ॥ ९७ ॥ तिर्हे सदादिवैलक्षण्योक्तिः क-

स्वरूपाददुर्निरूप्यस्य किं चिद्रूपं न वास्तवं।
अतः सदादिभिन्नत्त्वमनिर्वाच्यत्वलक्षणम् ॥ ९८ ॥
न द्यतात्विकरूपे द्वे प्रतिषेधसमुच्चये।
सन्त्वासत्वे विरुद्धेते दृष्टस्तद्वोचरो विधिः ॥ ९९ ॥
उभयातात्त्विकन्त्वं नाप्येकत्रेदं विरोधभाक्।
यथा स्यात्तान्त्विकत्वे वाऽप्युभयस्य विरोधिता॥३००॥
वल्मीकादौ यतो दृष्टं स्थाणुन्त्वपुरुषत्वयोः।
अतान्त्विकत्वमेकत नैवं तात्विकरूपयोः॥ १॥

थमित्यपेक्षाया माह—'' स्वरूपादिति '' । तत्तत्व्रतियोगिदुर्नि-कपतामात्रप्रकटनाय तदुक्तिरिति भावः ॥ ९८ ॥

अतात्त्रिकविधिसमुच्चयापित्तित्त्वष्टैवेत्याह—" नहीति " ।
न ह्यतात्त्रिकसत्त्वासत्त्वे निषेधसमुच्चयेऽपि विरुद्ध्येते अतात्त्विकत्वाद्देव भ्रान्तेर्वाधस्य सत्त्वप्रतिषेधस्याप्रतिक्षेपात् सत्त्वस्यातात्त्विकत्वाच्च तदुपपत्तेरित्यर्थः ॥ ९९ ॥ उभयातात्विकत्वादेव निषेध-समुच्चयस्यातात्विकत्वं न चोभयतात्विकत्ववत् उभयातात्विकत्व-मण्येकत्र विरुद्धमित्याह—" उभयेति " । ननु निषेधसमुच्चयस्यातात्विकत्वं किमुभयातात्विकत्वाद्वा, एकैकातात्विकत्वाद्वा, नाद्यः उभ(१)यतात्विकत्ववद्वम्यातात्विकत्वाद्वा, एकैकातात्विकत्वाद्वा, नाद्यः उभ(१)यतात्विकत्ववद्वम्यातात्विकत्वस्यापि विरुद्धत्वात् विधिसमुच्चयस्य तात्विकत्ववप्रतायाच्च एकैकप्रतियोगितात्विकत्वापत्तेरेच न द्वितीयोऽपि, तात्विकात्यन्ताभावप्रतियोगित प्वातात्विकत्त्वाद्विति चेकेत्याह—" वल्मीकादाविति " । न च परस्परविरहरूप्योरेकत्रोभयोः तात्विकत्वं विरुद्धं एकत्र तन्त्वादौ घटतत्प्रागभावयोग्यमयोरपि अतात्विकत्वद्वर्थनादिति भावः ॥ ३०१ ॥ सत्वा-

<sup>(</sup>१) मिथी विरुद्ध रिक्ष धर्मिष तास्त्रिक तथेवातास्त्रिक तथाऽपि स्थितिर्वि इक्षेत्र

सत्त्वादिना विचारैकासहन्त्वं द्विविधं मतम् । सन्त्वादिसर्वकालीनाभावाधारन्त्वमादिमम् ॥ २ ॥ सद्गूपन्त्वाद्यभावोऽन्यो नातिव्याप्तिरतिश्चिति । निर्विशषैकसद्गूपतया कोपोऽन्यथाश्रुतेः ॥ ३ ॥ न सत्यादिगिरा साक्षाद्वक्तुं शक्यं चिदद्वयं । लक्षणाऽङ्गीकृता तस्मादिनवीच्यत्त्वमक्षतं ॥ ४ ॥ प्रत्यक्षमनुमानं चागमोऽर्थापत्तिरिष्यते । प्रमाणं तावदन्नास्ति प्रत्यक्षमिवपर्ययम् ॥ ५ ॥

दिना विचारासहत्वं सत्वाद्यस्ताभावाधिकरण्यः, न चातिच्या-तिब्रेद्धाणि सत्ववत्तदस्यन्ताभावस्याप्यभावात् अन्यथा निर्विशेष-त्वादिश्रुतिविरोधापत्तेरित्यभिष्रेत्याह— " सत्वेति " द्वाभ्यां। यद्वा सत्त्वादिना विचारासहत्वं सद्रूपत्वाद्यभावः सत्वरूपधर्मा-भावेषि यथा ब्रह्मणः सद्रूपत्त्वं तथोपपादितमधस्तादित्यतो न त-द्वातिव्यातिरित्यभिषेत्याह—" नातिव्यातिरिति " ॥ २ ॥ ३ ॥

नन्ववं सदात्मके ब्रह्मणि श्रीतसत्यपदादी लाक्षिणिकस्वं न स्था-दिति तत्राह—" नेति " । सत्वधमीविशिष्टवाचकस्य तस्य नि-ईमेके लक्षणाया आवश्यकस्वात् न हि निर्द्धमेकस्वरूपमात्रवाच-कत्वं कस्य(१)चिदिष पदस्यास्ति तस्मान्न शुक्तिरूप्यप्रपञ्चसाधारणा-निर्वाच्यत्वलक्षणानुपपित्तिरित्यभिष्ठायः।

॥ अनिर्वाच्यस्वलक्षणापपत्तिः ॥

लक्षणमुक्ता वमाणमाह-" प्रत्यक्षमिति "। तत्र प्रत्यक्षं ताव-दाह—" प्रत्यक्षमिति " ॥ ५ ॥ न च मिथ्याशब्दोऽसत्पर्यायः व-

<sup>(</sup>१) यद्यपि विधिष्टवाचकस्य गुडेऽपि मिक्तिरैव तथाऽपि विधिष्टवीधकलस्यौत्स शिकस्य वाधिन लच्चणित व्यपदेश भाकामादिपदस्याऽपि गुडे मिकिन धर्वसमिति भावः।

अभानिमध्येव रजतिमत्यनिर्वाच्यगोचरं । न ख्यायमानरूप्यादौ नृशृङ्गसदृशं मृषा ॥ ६ ॥ विमतं संत्वशून्यत्वे सत्यसत्विविरुक्षणम् । सत्वासत्विविर्मुक्तं बाध्यत्वाद्रजतं ध्रुवं ॥ ७ ॥ दोषप्रयुक्तभानत्त्वाद्यन्नैवं स्यान्न तत्त्रथा । यथा ब्रह्मोति नात्र स्या दप्रसिद्धविशेषणं ॥ ८ ॥ सामान्यतो ऽपि तित्सद्देनीशतः सिद्धसाधनं ।

क्ष्यमाणयुक्त्या नृश्दङ्गादिसाधारगासित्वस्य ख्यायमानरूप्यादौ वक्तु-मशक्यस्वात् । न चैतावन्तं कालमसदेव रजतमभादित्यनुभववि-रोधः अनिर्वाच्यत्वेकदेशसत्वव्यतिरेकविषयत्वेनैवोपपत्तेरिति तात्प-र्यार्थः ॥६॥ अनुमानमाह—"विमतमिति" । सत्वरहितत्वे सित असत्वरहितत्वे सित सत्वासत्वरहितं बाध्यत्वात् दोषप्रयुक्तभान-त्वाद्वा यज्ञैवं तज्ञैवं यथा ब्रह्म, न चाप्रसिद्धविशेषणत्वं सत्वासत्वे समानाधिकरणात्यन्ताभावप्रतियोगिनी धर्मत्वाद्रूपररसवत, स-त्वमसत्वानधिकरणानिष्ठं असत्वं वा सत्वानधिकरणानिष्ठं धर्म-त्वाद्रूपविर्वित सामान्यतस्तिसद्धोरित द्वयोस्तात्पर्यार्थः॥ ७॥८॥

मिथ्यात्वे यथा मिथ्यात्वसाधकदृश्यत्वादेने व्यभिचारस्तथा-ऽस्थापि वादिविशेषं प्रति एकदेशसाधनेन साध्याप्रसिद्धशङ्काऽपि, तथा हि सत् ख्यातिवादिनं प्रति असद्धिलक्षणं विमतं सद्धिलक्षणं बाध्यत्वात् शुक्तिरजतसंसर्गवत्, असत्ख्यातिवादिनं प्रति सद्धिलक्षणं क्षणं विमतमसद्धिलक्षणं अपरोक्षधीविषयत्वात् घटवत्, पक्षधमता-बलादिनवचनीयत्वसिद्धिरिति भावः। नतु सत्वासत्वयोः परस्पर-विरहरूपतया साध्यं व्याहतं स्यादिति चेन्नेत्याह— " ने ''स- न साध्यं व्याहतं वा स्यात्समाहिततया पुरा ॥ ९ ॥ नार्थान्तरं भवेद्घाधान्नाभाससमता तथा । न वा सत्प्रतिपक्षश्च ख्यातिबाधाचभावतः ॥ १० ॥ ख्यातिबाधान्यथासिद्धाऽप्यनिर्वाच्यत्वमक्षतं । ततोऽनुमानमप्यत्र प्रमाणमिति साधितं ॥ ११ ॥ ख्यातिबाधान्यथासिद्धिरूपार्थापत्तिरप्यमुं । प्रमाणं साधयत्यर्थं तथैवात निदर्श्यते ॥ १२ ॥ रूप्यं सचेन्न बाध्येत न प्रतीयेत यद्यसत् ।

द्धंन । अतात्विकत्वेन परस्परिवरहानात्मकत्वेन च समाहितत्वा-दिखर्थः ॥ ९ ॥ ननु ब्रह्मवत्सत्वराहिसेऽपि सद्रूपत्वेनानिर्वाच्य-त्वाभावोपपत्या अर्थान्तरामित्यागञ्ज सत्वरहितस्य प्रपञ्चस्य सद्रू-पत्त्वे मानाभावेन वाधाद्रह्मणि च स्न्यतापत्तिरेव सद्रूपत्वे प्रमाण-मित्यभिष्रेत्याह—" नार्थान्तरमिति " । ननु विमतं सद्सदा-त्मकं वाध्यत्वात् व्यतिरेकं ब्रह्मवित्याभाससाम्यं, विमतं असत्स-त्वानधिकरणत्वान्नृश्द्रङ्गविति सत्प्रतिपक्षश्चेत्याशङ्क्ष्यं ख्यातिबाधा-न्यथाऽनुपपत्तिलक्षणविपक्षबाधकतर्कस्य वक्ष्यमाणत्वेनाभाससाम्य-सत्प्रतिपक्षयो रभावादित्यभिष्ठत्याह—"नाभाससमिते"त्यादि॥१०॥

॥ अनिर्वाच्यत्त्वसाधकानुमानोपन्यासः ॥

ख्यातिवाधाद्यभावत इत्युक्तं विदृणोति—" बधि " त्यादि ॥११॥ वश्यमाणमेव दर्शयति—" ख्यातीति " ॥ १२ ॥ प्रतीयतेऽतों निर्वाच्यं सदसिङ्गिमिष्यते ॥ १३ ॥ प्रामाणिकत्वं सत्वं स्यात्तत्वावेदकता प्रमा । सा च शुद्धपरब्रह्मबोधकश्रुतिवाक्यगा ॥ १४ ॥ ब्रह्मणः स्वप्रकाशत्वेऽप्यज्ञानिविनृत्त्त्ये । साफल्यं स्यात्प्रमाणस्य प्रवृत्तेर्नं क्षतिस्ततः ॥ १५ ॥ अतत्वावेदकत्वेऽपि रजताद्यप्रमात्वके । बाध्यं प्रयोजकत्वं स्याद्वाधके न्यूनसन्त्वतः ॥ १६ ॥

अवाध्यत्वं हि वा सत्वं न चापाद्या विशिष्टता।
त्रैकालिकनिषेधस्याप्रतियोगित्वमेव तत् ॥ १७ ॥
प्रतीत्यभावेऽप्यसतोऽसन्नृशुङ्गमितीष्यते।
तत्र सर्वोपपत्तिः स्याद्विकल्पेनैव शब्दतः॥ १८ ॥
शब्दज्ञानानुपाती स्याद्वस्तुशून्यो विकल्पकः।
विकल्पस्याऽपि ज्ञानान्यवृत्तिन्त्वे बाधकं न हि ॥१९॥
प्रवृत्तिविषयत्वस्याऽन्यथासिद्धिरपि प्रमा।

त्वमेव सत्वमिति पक्षान्तरमाह—''अबाध्यत्त्व'' मिति। न च तद्यापाद्यावैशिष्ट्यं अवाध्यत्त्वं हि त्रैकालिकनिषेधाप्रतियोगित्वं तेन
च विपरीतप्रमाविषयत्वाभाव आपाद्यत इति नापाद्यावैशिष्ट्यं
व्यवहारस्यापाद्यत्वेन वा नापाद्यावैशिष्ट्यमित्यर्थः ॥१९॥

नन्वसत्त्वं चन्न प्रतीयेतेत्युक्तं तद्युक्तं असन्नृश्दृङ्गमित्यादिवा-क्याद्सतोऽपि प्रतीतेः अन्यथाऽसद्वैलक्षण्यज्ञानायोगः असत्प्रती-तिनिरासायोगश्च असत्पद्स्यानर्थकत्वे प्रयुक्तपदानां सम्भूपका-रित्वायोगे बोधकत्वानुपर्यातः असतोऽसत्त्वेनाप्रतीतो असद्यवहा-रानुपर्यत्तः तदुक्तं 'असिद्वलक्षणज्ञत्तौ ज्ञातव्यमसदेव हि । तस्मा-दसत्प्रतीतिश्च कथं तेन निवार्यते' इत्याराङ्क्य परिहरति— '' प्रतीत्यभाव '' इति द्वाप्त्यां। विकल्पस्य ज्ञानान्यवृत्तित्वे बाधकाभावात् राशविषाणमनुभवामीत्यवत्ययात् वस्तुग्रन्यता च सोपाल्यधम्मीनुलेखित्वं अतो न कोऽपि दोषः विकल्पस्य ज्ञानत्वे तु तदन्यज्ञानविषयत्वाभाव आपाद्यः युक्ति ब्रप्यादेरसत्वे च प्रती-तिविषयत्त्वं विकल्पान्यप्रतीत्यविषयत्वं वाऽनुपपन्नमित्यनिर्वाच्यत्वं सिद्धमिति भावः॥ १८॥ १९॥ एवं प्रवृत्तिविषयत्वाऽन्यथाऽनुपप-त्तिरिप तत्र प्रमाणमित्याह—'' प्रवृत्तीति '' । इदमंशस्यासद्द- मानसन्त्वेन चासन्त्वे सदसत्वे भवेद्यतः ॥ २०॥ ख्यातिबाधान्यथासिद्धाऽनिर्वाच्यत्वं मतं दृढं । बाध्यत्वमप्यनिर्वाच्ये न सत्ये नासतीष्यते ॥ २०॥ एवं च सत्यनिर्वाच्यभाव एव प्रयोजकः । प्रतियोगित्त्वमुख्येऽपि न सत्वादिविकल्पकः ॥ २२॥ असत्वं निःस्वरूपन्त्वं तद्शिनाः सस्वरूपताः । सस्वरूपत्वमेतस्माद्राति निष्प्रतियोगिकं ॥ २३॥ नासति प्रतियोगित्वं शशशृङ्गादिवस्तुनि ।

प्यात्मना प्रतीतौ सामग्रीविरहस्योपपादनादित्यर्थः ॥ २० ॥ व्यातिवाधान्यथाऽनुपपत्युपन्यासः ।

केचित्तु बाध्यत्वं सत्यसित चानुपपन्नमित्यिनिर्वाच्यत्विमित्या-हुरित्याह—" बाध्यत्त्विमिति "॥ २१॥

पवं च सत्यिनिवाच्यत्वमेव प्रतियोगित्वादौ प्रयोजकिमिति स्वितिमत्याह— "एविमिति" ॥ २२ ॥ नन्वसद्वैलक्षण्यापेक्षया लघुन्वात्सन्वमेव प्रतियोगित्वादौ प्रयोजकमस्तु तथा चानिर्वाच्यत्वेऽपि प्रतियोगित्वादिकमनुपपन्नमेवत्याशङ्क्य सत्त्वमेव यितिश्चित्वाल्याच्यत्वरूपं तत्र प्रयोजकं न तु त्रिकालावाध्यत्वरूपं गौरवात्तथा चानिर्वाच्यत्वपक्षं नानुपपत्तिः असत्व तार्वान्वःस्वरूपत्वं तद्वेलक्षण्यं सस्वरूपत्वं तच्च निष्प्रतियोगिकमेव तथा च नासित प्रतियोगित्वप्रतिपत्तिरित्यभिवेत्याह—" सत्विमिति " ॥ २३ ॥ ननु शश्यक्षः नास्तिति प्रत्यक्षत प्रवासित निषेधप्रतियोगित्वमनु-भूयते इति चेन्नेत्याह—" नासतीिति " । योग्यानुपलिधस्ताव-

न योग्यानुपलिब्धः स्यादसत्युक्तं तद्य्यतः ॥२४॥ दुष्टोपल(१)म्भसामग्री शशशृङ्गादियोग्यता । तस्यां नाऽनुपलम्भोऽस्ति नास्ति साऽनुपलम्भने ॥२५॥ न च योग्यतया व्याप्ता शशशृङ्गाऽस्तिता किचत । यहलादुपलम्भस्त आपाद्येत कथं चन ॥ २६॥ नासदासीन्नो सदासीदित्याद्याः श्रुतयोऽखिलाः । प्रमाणं स्युरनिर्वाच्यभाव एव विचारतः ॥ २७॥ नचाऽत सदसच्छब्दौ पञ्चभूतपरौ मतौ।

दभावग्राहिका योग्यता च शशश्दुशदीनां दोषघटिता वाच्या तस्यां नानुपलम्भअनुपलम्भेच न सेति योग्यानुपलब्धेरसम्भव इत्यर्थः ॥ ॥२४॥ तत्र वृद्धसंमतिमाह—"दुष्टेति" ॥२५॥ ननु प्रतियोगिसत्व-विरोध्यनुपलब्धिरेव तद्वाहिका सा प्रकृते हस्त्येवेत्याशङ्का निराचष्टे— " नचेति," । स्तम्भात्मनि योगत्वप्रसिद्धा पिशाच उपलम्भा-पादनं सम्भवति शशश्दुशस्तित्वं न योग्यतया त्याप्तं यद्वलाचेन उपलम्भ आपद्येत तथा च नात्र प्रतियोगिसत्वविरोधिनी अनुप-लिद्धिरित्यर्थः॥ २६॥

'ना(२)सदासीको सदासी'दिखादिश्वतयोऽण्यनिर्वाच्यत्वे प्रमाणं न चात्र सदसच्छद्धौ पश्चभृतपरौ 'न(३)सत्तन्नासदुच्यत' इत्यादौ भूते प्रयोगात् 'यदन्यद्वायोरन्तरिक्षाचैतत्सद्वायुरन्तरिक्षं च त्य-दिति'श्वतेश्चेति वाच्यं। प्रसिद्धपरत्वे सम्भवति अप्रसिद्धपरताया अयुक्तत्वात् न हि भूते सदसच्छद्धौ प्रसिद्धौ किन्तु पारमार्थिका-

<sup>(</sup>१) तुसुमाञ्चली ४ सावते। (२) तै॰ क्राः २। ८। ८।

<sup>(</sup>३) भगवद्गीता १३ पर सी । १२।

प्रसिद्धपरतां त्यत्का नाप्रसिद्धगतिर्नयः ॥ २८ ॥
न भूते सदसच्छव्दौ प्रसिद्धौ वस्त्ववस्तुगौ ।
श्रुत्यन्तराऽविरोधाय सदेकं ब्रह्म चिद्धनं ॥ २९ ॥
सदासीत्तन्न चासीद्वा सदसद्भ्यां विलक्षणं ।
नासदासीदिति श्रुत्या ऽनिर्वाच्यं सिद्धतीत्यतः ॥३०॥
प्रमाणसम्भवादेवानिर्वाच्यख्यातिरिष्यते ।
न चाऽसदन्यथाख्यातिः प्रमाणविरहान्विता ॥ ३१ ॥
असदेवमभाद्रूप्यमित्येवं सद्धिलक्षणं ।
विषयीकुरुते मानं नासद्वाधकसम्भवात् ॥ ३२ ॥
नानुमानमसद्भाने बाधाद्यक्तवा पुरोक्तया ।
तथाऽङ्गीकारतस्ते स्यात्प्रवेद्यः सौगते मते ॥ ३३ ॥

पारमार्थिकयोरेवेति सार्द्धयोजना ॥ २८ ॥ २९ ॥ नो सदासीदित्यत्र सच्छद्धस्य परमार्थसत्परत्वे व्यावहारिकसतो रजःप्रभृतेर्निपेथस्य ततः प्राप्त्यभावात् 'आनीद्वातं स्वध्या तदेक'मितिवाक्यरोपाद्वस्योऽप्यनिर्वाच्यत्वप्रसङ्गः 'तम आसीदिति' वाक्यादिवद्याया इवेति चेत् नेत्याह—'' श्रुत्यन्तरे '' ति सार्द्धेन ।
सदेकं ब्रह्मैव सदासीन्न सदसदिलक्षणमासीदित्यर्थपर्यवसानादित्यर्थः ॥ ३० ॥ तस्मादिनर्वाच्यख्यातिरेव प्रमाणसम्भवात् न त्वसदन्ययाख्यातिः प्रमाणविरहात् न चाऽसद्भाने असदेव रजतमभादिति प्रत्यक्षं मानं अनन्तरोक्तवाधकेन सद्दैलक्षण्यविषयत्वादित्याह—'' प्रमाणेत्यादि '' युग्मेन ॥ ३१ ॥ ३२ ॥

असद्भाने नातुमानं प्रमाणिमत्याह—" नेति " ॥३३॥ नतु

न वा सदुपरागोऽत्र विशेषः सोऽप्यसन्मतः । ततोऽसदन्यथाख्यातिरसाध्वी दुष्टसम्मता ॥ ३४ ॥ न वाऽन्यत्र स्थितस्यैव रूप्यादेभीनतो भवेत । अन्यथाख्यातिरतापि सन्निकषीद्ययोगतः ॥ ३५ ॥ संस्कारस्मृतिदोषाणां प्रत्यासत्तित्वमत्र नो । रूप्यप्रत्यक्ष एतस्य संयोगः कारणं मतं ॥ ३६ ॥ ततोऽनिर्वाच्यमेवेदं सर्व विश्वं सहेतुकं । तत्वानिर्वाच्यमज्ञानोपादानकमितीरितम् ॥ ३७ ॥ तत्वज्ञाननिवर्त्यत्वात्तथात्वं तस्य साधितं ।

बौद्धमतात्सदुपरागो विशेषः स्वादिति नेस्वाह—" नवेति " । तथाऽण्यसत् ख्यात्यापतेस्नद् वश्वस्विमिति नासद् न्यथाख्यातिरित्यः थः ॥ ३४ ॥ अन्यथाख्यातिरित्यसाध्वीत्याह—" नवेति " । अत्यन्तासत इवान्यत्र सतोऽपि अपरोक्षप्रतीतिप्रयोजकसन्निकर्षानुपपत्तेस्तु ख्यत्वादित्यर्थः ॥ ३५ ॥ संस्कारादीनां प्रत्यासत्तिस्तं निराकरोति— " संस्कारेति " । रजतप्रत्यक्षमात्रे रजतसंयोगत्वेन कारणस्वावधारणात्सं निकर्यान्तरसत्वेऽपि तद्मावे रजतप्रत्यक्षात्पत्तेनं कुमशक्यत्वात् न तेषां प्रत्यासत्तित्विमत्यर्थः ॥ ३६ ॥ फिलतमुपसंहरति—" तत् " इत्यर्द्धेन ।

॥ असरख्यात्यादिनिरासः ॥ 🛸

किमुपादानकं तदिस्यत आह—" तचेति " । नन्येयं क-प्यमुत्पन्नं नष्टं चेति धीप्रसङ्गःत्रैकालिकनिषेधप्रतीतिश्च न स्पादिति तत्राह— " तत्यज्ञानेति " । फलवलेनास्यन्ताभावधीसाम- यद्वाऽस्य न स्वरूपेण तैकालिकनिषेधने ॥ ३८॥ प्रतियोगत्वमिप तु तात्विकत्वेन सम्मतं । प्रतीतं तात्विकत्वं तत्प्रातीतिकमिहेष्यते ॥ ३९॥ लोके वा तात्विकत्वेन प्रसिद्धरजतस्य तत् । त्रैकालिकनिषेधैकप्रतियोगित्वमिष्यते ॥ ४०॥ नेह नानेति वेदान्ते किं चनेति पदेरणात् । सर्वस्याऽपि निषिद्धत्वान्न प्रपञ्चान्तरोत्थितिः ॥४०॥

ग्या एव बलवस्वेन तथास्वमनिर्वोच्यत्वं तत्वज्ञानैकनिवर्यत्वं प्रा-क्यसाथिनमित्यर्थः ॥ ३८ ॥

पक्षान्तरेणापि तद्रहयति—" यद्वेति ''। न च पारमार्थिकत्वसापि प्रतिभाससमये प्रतीतत्वेन त्रैकालिकनिपेधप्रतियोगित्वं न
सम्भवित रजतप्रतियोगित्वेनानुभविवरोधश्चेति वाच्यम् । प्रतीतिकालप्रतीतं पारमार्थिकत्वमपि प्रातीतिकमेमेवेति न तन्निपिध्यते
किं तु अन्यत्र वृत्ति तदिति तेनाकारेण रजतस्यैव निषेध इति न
तत्प्रतियोगित्वेऽनुभविवरोधोऽपीति भावः ॥ ३९॥ यद्वा लौकिकपरमार्थरजतस्यैव तत्र तैकालिकानिपेधः न च तर्हि नेह नानेति निपेधायापि तात्विकप्रपञ्चान्तरोरीकारापितः नेह नानेति निपेधस्थलं
किञ्चनेति पदसंदंशात् सर्वनिपेधे प्रतीयमाननिपेधस्यावश्यकत्या
निपेध्यत्वेन प्रपञ्चान्तरकल्पनाया गौरवकरत्वात् प्रकृते तु सर्वत्वेन प्रतियोग्यनुलेखात् आपणस्कष्यनिपेधस्य इदम्यावश्यकत्वेनाप्रतीतिनिपेधकल्पनैव युक्तेति हृदि निधायाह—" लोक " इति
द्वाभ्यां ॥ ४०॥ ४१॥ नन्वेवमपि कृष्यस्य कथमज्ञानमुपादानं

अन्वयव्यतिरेकाभ्यां शुक्त्यज्ञानेऽस्ति हेतुता । उपादानं तदेवास्तु नोपादानान्तरं भवेत् ॥ ४२ ॥ सर्वधीप्रत्ययानां हि स्वस्वगोचरशूरता । प्रतीतिकाले रूप्यस्य सत्वं सिद्धमितीष्यते ॥ ४३ ॥ अध्यस्तत्त्वेऽपि हैरूप्यं नेदन्त्वस्य प्रसज्यते । स्वप्रकाशतयेदन्त्वाधिष्ठानस्य चिदात्मनः ॥ ४४ ॥ इदं रूप्यमिति ज्ञानं ज्यात्मकं नात इष्यते । स्वप्ने तु न चतुरूपं ज्ञानं शङ्क्यं कथं चन ॥ ४५॥

तद्तुविद्धतया अप्रतीतेः इदमंशानुविद्धतया प्रतीतिरिद्मंश एव सत्यविकारिवरेष्ट्रेन मिथ्याविकारात्मना विवर्तते इत्यङ्गीकियता-मित्याशङ्क्य परिहरति—" अन्वयेति " । तत्कल्पनाया एवा-भ्यहित्तत्वादुपादानान्तरासिद्धेरिति भावः॥ ४२॥

फलितमाह—" सर्वेति '' ॥ ४३॥

॥ आविद्यकरजतोत्पत्त्युपपितः॥

नन्वेविषदमंशस्याऽष्यध्यस्तत्वेन इदानिति द्यात्मकं इदं रूष्यामिति च इयात्मकं खप्ते इदं रूष्यमिति ज्ञानं चतुरात्मकं स्यादिति चेन्नेत्याह-"अध्यस्तत्वेऽपीति " द्वाभ्यां। इदन्त्वस्याध्यस्तत्वेऽपि नेद्मिति द्यात्मकं इदन्त्वाधिष्ठानस्य स्वप्रकाशत्वात् न हि वयं सर्वक्षाऽध्यासे द्यात्मकतां ब्रूमः अपित्वन्तःकरणवृत्तिसत्व्यपेक्षःधिष्ठानप्रकाशे अत एवेदं रूष्यमिति न ज्यात्मकं स्वप्ते तु चतुरात्मकत्वशङ्का सर्वथा ऽनुपपन्नेति द्वयोर्योजना॥ ४४॥ ४५॥ तत्रोपपत्तिमाह--" द्वयो-

## विज्ञितः।

| 8   | अस्यां चौखम्बासंस्कृतश्रन्थमालायां प्रतिमासं पृष्ठशतके सुन्दरैः       |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
|     | सीसकाक्षरैरुत्तमेषु पत्तेषु एकः स्तबको मुद्दियत्वा प्रकादयते ।        |
| 2   | एकस्मिन् स्तवके एक एव प्रन्थां मुद्यते।                               |
| 3   | प्राचीना दुर्रुभाश्चाऽमुद्रिता मीमांसावेदान्तादिदर्शन, व्याकरण,       |
|     | धर्मशास्त्र, साहित्य, पुराणादिश्रन्था प्वात्र सुपरिष्कृत्य मुद्यन्ते। |
| 8   | काशिकराजकीयप्रधानसंस्कृतपाठालयाऽध्यापकाः पण्डिता                      |
|     | अन्येच शास्त्रहण्यो विद्वांसः एतत्परिशोधनादिकार्यकारिणां भवन्ति ।     |
| 4   | भारतवर्षीयैर्वहादेशीयैः, सिहलद्वीपवासिभिइच एतद्याहकैर्दे-             |
|     | यं वार्षिकमित्रमं मृत्यम् मुद्राः ७ आणकाः ८                           |
| 3   | कालान्तरे प्रतिस्तवकं " " १ " ०                                       |
| 9   | प्रापणव्ययः पृथग् नास्ति ।                                            |
| 6   | साम्प्रतं मुद्यमाणा ब्रन्थाः- मुद्रिताः स्तवकाः                       |
| (8  | संस्काररत्नमाला। गोपीनाथभट्टकृता (संस्कारः) २                         |
| (۶) |                                                                       |
| (0) | श्लोकवार्तिकम् । भट्टकुमारिलविरचितम्                                  |
|     | पार्थसारिधमिश्रकत-न्यायरताकराख्यया (मीमांसा) १०                       |
|     | व्याख्यया सहितम् सम्पूर्णम् ।                                         |
| (8) | भाष्योप्य हितं तत्त्वत्रयम् विशिष्टा द्वैतदर्शन प्र-)                 |
|     | करणाम भागलोकाचारम्पणीतम्।श्रीताराम-                                   |
|     | णतीथे विरचित भाइभाषा प्रकाश सहि-                                      |
|     | तम् । सम्पूर्णः ।                                                     |
| 4)  | करणप्रकाशः। श्रीब्रह्मदेयविरीचतः सम्पूर्णः (ज्योतिषः ) १              |
| ()  | भाइचिन्तामणिः महामहोपाध्याय- ( मीर्मासा ) २                           |
|     | श्रीगागामङ विरिवितः । तर्कपादः                                        |
| (e) | न्यायरतमाला-श्रीपार्थसारथिमिश्र (मीमांसा) २ विरचित्री सम्पूर्णः।      |
| =)  | ब्रह्मसूत्र भाष्यम्-वाद्रायण प्रणीत                                   |
|     | वदान्त सूत्रस्य यतीन्द्र श्रीमद्भिता- (वदान्तः) ६                     |
| 1   | निभिश्च कृत व्याख्यानम् । सम्पूर्णः ।                                 |
|     |                                                                       |

(८) स्याद्वादमञ्जरी-मिल्लिषेणानिमिति सम्पूर्णम् । (जैनदर्शनम् (१०) सिद्धित्रयम्-विशिष्टाद्वैत-ब्रह्मनिरूप-णपरम् —श्रीभाष्यकृतां परमगुरुभिः (वेदान्तः) श्री ६ यामुनमुनि।भार्वेरचितभ । सं० (११) न्यायमकरन्दः। श्रीमदानन्दबोध-भद्रारकाचार्यसंप्रहीतः आचार्य-(वेदान्तः) चित्सु वमुनिविरचित व्याख्योपेतः (१२) विभक्त्यर्थनिर्णयः न्यायानुसारिप्रथमादि-मत्रविभक्तिविस्तृतविचारक्षपः म० म० (न्यायः) श्रीगिरिश्वरोपाध्यायरचितः । सम्पूर्णः (१३) विधिरसायनम् श्रीअप्पयदीक्षितकृतम् सम्पूर्णम् (मीमांसा) (१४) न्यायसुधा (तन्त्रवार्तिकटीका) भट्टमो-) (मीमांसा) मेश्वरविरचिता। 😕) शिवस्तोत्रावली । उत्पलदेवविरचिता । (चेदान्त) श्रीक्षेमराजविरचितवृत्तिसमेता। (६) मीमांसावालप्रकाशः (जैमिनीयद्वादशा ध्यायार्थसंब्रहः ) श्रीमद्रपदवाक्यप्रमा-(मीमांसा) णपारावारीगाधुरीणमीमांसाद्वेत साम्रा-ज्यधुरन्धरश्रीभट्टनाराणात्मजभट्टशङ्कर-विरचितः। 🕠 प्रकरणपश्चिका (प्रभाकरमतानुसारि मीमांसादशेला) म महोपाध्याय श्रीशालिकनार्थामश्र विरचितम । (मीर्सा (१८) अहैतिसिं इतिदानतसारः । पण्डित्प्रवरश्रीसदानन्दव्या प्रणीतस्तरकृतव्याख्यासमळङ्कृतश्च । हारदासगुप्तः, पन्।दिशेषणस्थानम बी ख्रांन संस्कृतपुक्तकान व बनारका सिटी।

B Sadananda Vyasa 132 Advaitasiddhisiddhantasarah A3M4828 1903 fasc.1

PLEASE DO NOT REMOVE
CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

D RANGE BAY SHLF POS ITEM C 39 12 03 07 12 007 2